**Qualitätsentwicklung und Evaluation**

**Schulentwicklung**

**und empirische Bildungsforschung**

**Bildungspläne**

**Landesinstitut**

**für Schulentwicklung**

**Klassen 5/6**

**Beispiel 1**

**Beispielcurriculum für das Fach Islamische Religionslehre sunnitischer Prägung**

**Juli 2016**

**Bildungsplan 2016**

**Gymnasium**

Inhaltsverzeichnis

[Allgemeines Vorwort zu den Beispielcurricula I](#_Toc483566855)

[Leitende Motive und Fragen im Überblick II](#_Toc483566856)

[Islamische Religion sunnitischer Prägung – Klasse 5 1](#_Toc483566857)

[Ankommen in der Gemeinschaft 1](#_Toc483566858)

[Propheten und Gesandte Gottes 6](#_Toc483566859)

[Achtung und Bewahrung der Schöpfung 13](#_Toc483566860)

[Menschsein – Muslimsein 19](#_Toc483566861)

[Begegnung und Umgang mit dem Koran 31](#_Toc483566862)

[Islamische Religion sunnitischer Prägung – Klasse 6 37](#_Toc483566863)

[Dimensionen des Glaubens 37](#_Toc483566864)

[Entwicklung der muslimischen Gemeinschaft und des Zusammenlebens 43](#_Toc483566865)

[Koran und die Beziehung zu Gott 56](#_Toc483566866)

[In der Begegnung mit Anderen 62](#_Toc483566867)

[Auf dem Weg in Gemeinschaft 70](#_Toc483566868)

Allgemeines Vorwort zu den Beispielcurricula

Beispielcurricula zeigen eine Möglichkeit auf, wie aus dem Bildungsplan unterrichtliche Praxis werden kann. Sie erheben hierbei keinen Anspruch einer normativen Vorgabe, sondern dienen vielmehr als beispielhafte Vorlage zur Unterrichtsplanung und -gestaltung. Diese kann bei der Erstellung oder Weiterentwicklung von schul- und fachspezifischen Jahresplanungen ebenso hilfreich sein wie bei der konkreten Unterrichtsplanung der Lehrkräfte.

Curricula sind keine abgeschlossenen Produkte, sondern befinden sich in einem dauerhaften Entwicklungsprozess, müssen jeweils neu an die schulische Ausgangssituation angepasst werden und sollten auch nach den Erfahrungswerten vor Ort kontinuierlich fortgeschrieben und modifiziert werden. Sie sind somit sowohl an den Bildungsplan als auch an den Kontext der jeweiligen Schule gebunden und müssen entsprechend angepasst werden. Das gilt auch für die Zeitplanung, welche vom Gesamtkonzept und den örtlichen Gegebenheiten abhängig und daher nur als Vorschlag zu betrachten ist.

Der Aufbau der Beispielcurricula ist für alle Fächer einheitlich: Ein fachspezifisches Vorwort thematisiert die Besonderheiten des jeweiligen Fachcurriculums und gibt ggf. Lektürehinweise für das Curriculum, das sich in tabellarischer Form dem Vorwort anschließt.

In den ersten beiden Spalten der vorliegenden Curricula werden beispielhafte Zuordnungen zwischen den prozess- und inhaltsbezogenen Kompetenzen dargestellt. Eine Ausnahme stellen die modernen Fremdsprachen dar, die aufgrund der fachspezifischen Architektur ihrer Pläne eine andere Spaltenkategorisierung gewählt haben. In der dritten Spalte wird vorgeschlagen, wie die Themen und Inhalte im Unterricht umgesetzt und konkretisiert werden können. In der vierten Spalte wird auf Möglichkeiten zur Vertiefung und Erweiterung des Kompetenzerwerbs im Rahmen des Schulcurriculums hingewiesen und aufgezeigt, wie die Leitperspektiven in den Fachunterricht eingebunden werden können und in welcher Hinsicht eine Zusammenarbeit mit anderen Fächern sinnvoll sein kann. An dieser Stelle finden sich auch Hinweise und Verlinkungen auf konkretes Unterrichtsmaterial.

Die verschiedenen Niveaustufen des Gemeinsamen Bildungsplans der Sekundarstufe I werden in den Beispielcurricula ebenfalls berücksichtigt und mit konkreten Hinweisen zum differenzierten Vorgehen im Unterricht angereichert.

# Leitende Motive und Fragen im Überblick

**aus den Beispielcurricula Islamische Religionslehre sunnitischer Prägung**

**Klassen 5-10**

**Klasse 5:**

* Ankommen und Menschsein
* Muslimsein
* Religionen und religiöses Leben in der Umgebung und auf der ganzen Welt
* Die Bedeutsamkeit von Propheten
* „Ich wurde gesandt, um Charakter und Benehmen vollkommen zu machen.“
* Wie war der Prophet Muhammad?
* Wer war Jesus?
* Was verbindet die drei monotheistischen Religionen?
* Neunundneunzig schöne Namen!
* Erkenne Gott anhand Seiner Schöpfung!
* Gestalte Deine Beziehung zu Gott!
* Was die Rohrfeder lehrt
* Islām, Imān, Iḥsān
* An was glauben Muslime eigentlich?
* Die Absicht fürs Gebet
* Muslimische Lebensweisen und Lebensstile
* Die Moschee – nur ein Gotteshaus?
* Wir sind alle Kinder Adams!
* Der Koran inmitten im Leben
* Der Koran und die Zeichen Gottes

**Klasse 6:**

* Gott kann man immer vertrauen!
* Glauben - was heißt das eigentlich?
* Religion - eine Frage des Herzens
* Die Hidschra des Propheten
* Das Zusammenleben regeln
* Die Umma – eine weltweite Gemeinschaft!
* Gott lebt!
* Und wohin sich der Islam wendet
* Was unterscheidet Mekka von Medina?
* As-salāmu ʿalaykum!
* Bismillāhi r-raḥmāni r-raḥīm – und was den Koran sonst noch prägt
* Koranverse haben eine Bedeutung!
* Dhikrullāh
* Religiöse Feste der Anderen
* Respekt und Toleranz – eine Frage der Religion?
* Heilige Schriften
* Ich und die Anderen – die Anderen und ich
* Miteinander – respektvoll und tolerant!
* Wir sind nicht alleine auf dieser Welt!

**Klasse 7:**

* Was lohnt sich zu wissen?
* Sind die fünf Säulen alles, was den Islam trägt?
* Gottes Barmherzigkeit überwiegt seinen Zorn
* Der Charakter des Propheten fordert uns heraus!
* Welche Bedeutung hat die Familie des Propheten für die Muslime?
* Der Prophet im Spiegel seiner Anhänger, Freunde und Gegner
* Die Schöpfung hat einen Sinn!
* Der Mensch als Hüter von Natur und Umwelt
* Nur kein Stress!
* Wege zum Verständnis des Korans
* Warum der Wortlaut alleine nicht genügt
* Notwendigkeit des Einbezugs textlicher Kontexte
* Gleiches Recht für alle? – Gleiches Recht für alle!
* Gewalt? Nein, Danke!
* Wohin zieht die Karawane des Lebens?
* Das Herz – eine vertrauenswürdige Instanz
* Wie war das Leben mit dem Propheten?
* Sei fair und respektvoll!

**Klasse 8:**

* Erkenne Dich selbst!
* Wahre Stärke – eine Sache der körperlichen Kraft oder der Persönlichkeit?
* Gott liebt die Schönheit!
* Was will der Koran eigentlich von mir?
* Welche Botschaft hat der Koran für uns hier und heute?
* Muslimisches Leben – zwischen islamischer Tradition und Normen einer modernen pluralistischen Gesellschaft
* Rollenerwartung – Rollengestaltung!
* Bring Dich ein!
* Nächstenliebe, oder passt ein Kamel durch ein Nadelöhr?
* Die Juden – ein Volk des Bundes
* Drei Ringe auf der Spur der einen Wahrheit
* Stiftet Frieden und lernt Euch kennen!
* Einen Dialog mit Nichtmuslimen führen

**Klasse 9:**

* Wirklich in schönster Gestalt geschaffen?
* Verantwortung, oder: das, wovor sich Himmel, Erde und Berge scheuen
* Erinnere Dich an morgen!
* Der Islam – ein Rat an die Menschen
* Der Prophet Muhammad – ein Ratgeber für uns heute!
* Muhammad wurde gesandt, um die Menschen glücklich zu machen!
* Wozu Koranauslegung, wenn der Koran doch klar ist?
* Liebe statt Hiebe!
* Woher wissen wir, was der Prophet sagte?
* Was ist eigentlich die Scharia?
* Der Beitrag der islamischen Welt zum Weltkulturerbe
* Einheit in Vielfalt!
* Ist überall, wo Islam „draufsteht“ auch Islam drin?
* Der Islam hat soziales, kulturelles und geistiges Potenzial
* Von Gemeinsamkeiten und Unterschieden
* Wie ticken denn die Anderen?
* Zeig mir, was Dir wichtig ist – und ich gehe damit gut um!

**Klasse 10:**

* Suche nach Wissen und gebrauche Deinen Verstand!
* Mündige Religiosität und Spiritualität – eine lebenslange Aufgabe!
* Die ethische Botschaft des Islam hat Aktualität!
* Trage und fordere ethisch-moralische Verantwortung!
* Gestalte dein Leben!
* Ich als autonomes religiöses Wesen
* Unter Spannung!
* Meine Freiheit grenzt an die Freiheit des Anderen
* In Beziehung zum Schöpfer treten
* Verstand und Herz auf der Suche nach Gott
* Alles fordern, nichts erwarten!
* Von Gott geschaffen, mit Wissen geehrt
* Muslimische Communities
* Was Muslime im Innersten zusammenhält
* Formen von Religion und Religiosität
* Hinduismus und Buddhismus – nur fernöstliche Religionen?
* Religion als Lebenskonzept
* Der Charme des Fernen Ostens

Islamische Religion sunnitischer Prägung – Klasse 5

|  |
| --- |
| Ankommen in der Gemeinschaftca. 8 Std |
| Die Schülerinnen und Schüler erhalten Impulse und Handlungsangebote, um sich in die neue Situation einer weiterführenden Schule einzufinden und um den Islamischen Religionsunterricht als einen Ort der Entwicklung und Entfaltung ihrer Person, ihres Glaubens oder ihrer Anschauungen sowie der Gemeinschaft wahrzunehmen. Sie vergleichen ihre Vorstellungen und zentralen Fragen an das Menschsein mit Aspekten des islamischen Menschenbildes, nehmen Ausdrucksweisen, Zeichen und Symbole von Religion in ihrem Lebensumfeld, in der islamischen Gemeinschaft und im globalen Zusammenhang wahr und unterscheiden die religiöse und konfessionelle Zugehörigkeit der Menschen im lokalen und globalen Zusammenhang. Sie befassen sich mit der Frage nach der grundsätzlichen Bedeutung von Religion für sich, die Gemeinschaft und die Gesellschaft im Allgemeinen, tauschen sich über ihre Erfahrungen mit oder in Begegnungen mit Menschen anderer religiöser oder weltanschaulicher Vorstellungen aus und setzen diese in Bezug zu ihrem eigenen Leben. Durch den Rückgriff auf das islamische Menschenbild erhalten sie auf diese Weise Antworten auf elementare Grundfragen des Lebens. |
| Prozessbezogene Kompetenzen | Inhaltsbezogene Kompetenzen | Konkretisierung,Vorgehen im Unterricht | Ergänzende Hinweise, Arbeitsmittel, Organisation, Verweise |
| Die Schülerinnen und Schüler können |
| 2.1 Wahrnehmungs- und Darstellungskompetenz1. in ihrem Lebensumfeld zwischen islamischen, anders religiösen und nichtreligiösen Phänomenen unterscheiden, sie darstellen und in Beziehung zu ihrem eigenen Leben setzen sowie eigene und andere Interessen und Sichtweisen herausarbeiten und charakterisieren3. religiöse Themen und Inhalte benennen, Inhalte zentraler Textstellen aus Koran und Hadithen dar-legen, Grundformen religiöser Sprache und Praxis und fachbezogene Begriffe bestimmen und theologisch einordnen4. im gesellschaftlichen Umfeld religiös-kulturelle Ausdrucksformen beschreiben, religiöse und nichtreligiöse Optionen der Weltdeutung und Lebensgestaltung unterscheiden sowie Situationen, in denen religiöse und existenzielle Fragen des Lebens bedeutsam werden oder in denen Wertekonflikte auftreten, identifizieren2.2 Deutungskompetenz1. religiöse Motive und Elemente sowie religiöse Ausdrucksformen oder ästhetische, geistige und spirituelle Dimensionen von Religion erleben, deren Bedeutung erfassen und erläutern sowie reflektieren, die Sprache des Korans deuten, mediale und künstlerische Umsetzungen religiöser Motive in ihrer Eigenart identifizieren, auf die islamische Glaubensvorstellung hin überprüfen und einordnen2. Besonderheiten rituell bedeutsamer Situationen erläutern, religiöse Aspekte in ihrem Lebensumfeld systematisieren und analysieren, islamische mit anders religiösen und nichtreligiösen Positionen und Fragestellungen vergleichen sowie deskriptive und normative Aussagen unterscheiden4. die eigene Lebenssituation mit Blick auf die Lebens- und Wirkungsweise bedeutender Gestaltender islamischen Geschichte und Überlieferung interpretieren, islamische Prinzipien erklären, in diskursiven Situationen einbringen und dabei unterschiedliche Deutungen und Lösungsansätze mit Blick auf die Wahrheitsfrage einbeziehen2.3 Urteilskompetenz1. Situationen ethischer und religiöser Grunderfahrungen, ethische und religiös-kulturelle Diskussionen sowie theologische Diskurse in ihren Grundzügen nachvollziehen, sich damit auseinandersetzen, eigene Fragestellungen daraus entwickeln, argumentativ begründet eine eigene Position einnehmen und vertreten2.4 Dialog- und Sozialkompetenz 1*.* sich in Offenheit und Respekt mit Ideen, Meinungen und Lebensweisen anderer auseinandersetzen, anderen Menschen mit Wertschätzung, Achtsamkeit und Sensibilität begegnen, sich in Gedanken, Gefühle, Sicht- und Verhaltensweisen anderer hineinversetzen und deren Erfahrungen in Bezug zum eigenen Standpunkt bringenmit anderen verantwortungsbewusst umgehen sowie Konflikte respektvoll, friedlich und konstruktivaustragen2.6 Methodenkompetenz2. zwischen methodisch unter-schiedlichen Zugängen zum Islam als Religion und Lebensweise unterscheiden und diesen Perspektivenwechsel kategorial zuordnen |  | *Leitendes Motiv:* Ankommen und MenschseinAnkommen in der neuen Schul-/Klassengemeinschaft und im islamischen Religionsunterricht:- Kennenlernen, Orientierung- Erwartungen an den islamischen Religionsunterricht- Möglichkeiten und Grenzen des Unterrichts- Lebenswelten und Hintergründe der Mitschülerinnen und Mitschüler wahrnehmen und erleben- Elementare Regeln des Zusammenlebens | Kennenlernspiele, Erwartungen, Hoffnungen, Wünsche und ÄngsteKlärung des Begriffes Gemeinschaft, z. B. Zusammenhalt, Wir- Gefühl, AufgehobenseinLebenswelten darstellenz. B. GlobusEinheit in Vielfalt, 30:22, 49:13z. B. goldene Regel („Behandle andere so, wie du von Ihnen behandelt werden willst“ (allgemein),„Keiner von Euch ist gläubig, solange er nicht für seinen Bruder wünscht, was er für sich selbst wünscht“ (al-Bukhārī), 3:108), Aufrichtigkeit, Vertrauenswürdigkeit, Hilfsbereitschaft, Solidarität, VerantwortungVisualisierung der Regeln |
| 3.1.1 Mensch-Glaube Ethik (1) |
| grundlegende Aspekte und Fragen des Menschseins sowie Grundzüge des islamischen Menschenbilds auf Grenzerfahrungen ihres eigenen Menschseins, ihres persönlichen Glaubensbezugs und auf zentrale Begriffe beziehen | *Leitendes Motiv:* Muslimseinpersönliches Menschenbild:- „Was heißt es für Dich, ein Mensch zu sein?“- „Was bringt das Menschsein mit sich? Was hat es zur Folge?“- „Was macht den Menschen aus?“Aspekte des islamischen Menschenbildes kennenlernen:- Mensch als von Gott geehrtes Geschöpf- Treuhänder Gottes (d. h. mit Verantwortung von Gott beauftragt, *khalīfa*)- Diener des barmherzigen Gottes (*ʿabd*)- Bedeutung der Begriffe Islam (Hingabe an Gott) und Muslim (der sich Gott Hingebende)Religion und religiöses Leben als besondere Aspekte des Menschseins:- Individuelle und gemeinschaftliche Erfahrungen mit religiöser Praxis- Gemeinschaftsstiftender oder verbindender Ritus- Eigene Erfahrungen mit Glück, Macht und Ohnmacht- Bedeutung von Religion, z. B. Glückseligkeit im Dies- und Jenseits- Spirituelle Momente und Erfahrungen mit Geborgenheit in Gott- Vervollkommnung des Menschen und seines Charakters | Placemat oder Clustering Reflexion, PerspektivwechselGefühle thematisieren, Empathie, soziale Rollen, Familie, Freunde, Endlichkeit, Grenzerfahrungen wie Tod, Krieg und Gewalt der Prophet als Beispiel für FrohsinnGeschichten von Nasreddin Hoca, Anekdoten von Djuha17:70, 50:162:30-34, 38:26, 59:2151:56, Glaube als Voraussetzung des Dienens, die Freiheit zu dienen, Dienen und Liebezur Reflexion: Schaitan/Iblis und der Hochmut, das Ego des Menschen, 24:41*ḥadīth Djibrīl*, 33:35*Zur Reflexion:* „Närrisch, dass jeder in seinem Falle│Seine besondere Meinung preist!│Wenn Islam «Gott ergeben» heißt,│In Islam leben und sterben wir alle!“ (Johann Wolfgang von Goethe: West-östlicher Divan)Mögliche Rituale für den Unterricht:*basmala*, Friedensgruß, einfache Gebete, *dhikr*Einüben von Liedern, *ṣalawāt*, einfachen Suren, (Bitt-)Gebeten, religiösen Alltagsriten wie islamischen Grußformeln*Zur Reflexion*: Begrüßungsformeln rund um die Welt„Die Religion ist guter Rat (*al- naṣīḥa*).“ (Muslim), 20:2, 2:185,„Macht die Dinge leicht und nicht schwer. Und erfreut die Leute (mit froher Botschaft) und schreckt sie nicht ab.“ (al-Bukhari und Muslim)im Gebet, 9:40*Zur Reflexion:* „Die Menschen schlafen, und wenn sie sterben, erwachen sie“ (Ausspruch von ʿAlī ibn Abī Tālib) |
| 3.1.1 Mensch-Glaube Ethik (8) und 3.1.6 Religionen und Weltanschauungen (1) und (2) |
| in ihrem Lebensumfeld religiöse Phänomene und Symbole wahrnehmen, Zwecke gemeinsamen religiösen Lebens erörtern, den Stellenwert von Religion für die muslimische Gemeinschaft in unserer Gesellschaft diskutieren und im Rückgriff auf das islamische Menschenbild Antworten und Positionen zu zentralen Fragen menschlichen Lebens formulierenin ihrem persönlichen Lebensumfeld Ausdrucksformen und Lebensweisen unterschiedlicher Religionen und Weltanschauungen wahrnehmen und charakterisieren, in Grundzügen deren Vielfalt erarbeiten, ihre grundlegenden Kennzeichen benennen und ihreErfahrungen zuordnendie konfessionelle und religiöse Zugehörigkeit der Menschen in Deutschland, Europa und weltweit, auch in historischer Perspektive in Grundzügen darstellen und Anspruch und Wirklichkeit der jeweiligen Glaubensgemeinschaft ansatzweise aufzeigen | *Leitendes Motiv:* Religionen und religiöses Leben in der Umgebung und auf der ganzen Welt Religionen und Weltanschauungen im Lebensumfeld:- Religiöse Symbole, Aspekte und religiöses Leben aus dem Umfeld wahrnehmen und beschreiben - Vorkommen und Bedeutung von Religion im Lebensumfeld, für Muslime, in der Gesellschaft und weltweit- Charakter oder Kennzeichen der einzelnen Religionen oder Weltanschauungen- Verteilung der konfessionellen und religiösen Zugehörigkeit der Menschen in Deutschland, Europa und weltweit- Entwicklungsskizzen der großen Religionen und Konfessionen- Stellung, Bedeutung und Anspruch der einzelnen Religionen und Konfessionen in Deutschland, Europa und weltweit- Orte und Personen der persönlichen Begegnung mit an-deren Religionen und WeltanschauungenBerührungspunkte mit der eigenen Person oder Religion:- Welchen Eindruck haben Begegnungen hinterlassen?- Umgang mit dem AnderenBedeutung der Religion für die Gemeinschaft:- verbindender Glaube- gleicher Ritus- gleiche ethisch-moralische GrundsätzeGrundfragen des menschlichen Daseins:- Woher kommen wir und wohin gehen wir?- Was ist Sinn und Zweck menschlichen Daseins?- Umgang mit Freude und Leid, Schwierigkeit und Erleichterung- Umgang mit den Mitmenschen und der Schöpfung- Was hat es mit der Seele auf sich? | *Hinweis:* Diese drei Teilkompetenzen können in zwei Doppelstunden erarbeitet werden. Gegenstände, Bilder von Moscheen, Gebetsteppich, Minarett, Sichel/ Halbmond, Kuppel, Kirche, Synagoge, Tempel, Feste, Rituale, LiederAußerschulische Lernorte, Beobachtungen vor Ort, Interviews, Begegnungen mit Vertretern der einzelnen ReligionenPräsentation/ ReferatInternetrecherche, KartenGruppenarbeit: Plakate, Zeitleisten, DokumentationsheftClusteringAustausch von Erlebnissen/ Begegnungen, Empfindungen und ErkenntnissenReflexion über Gemeinsamkeiten und UnterschiedeÜbereinstimmende Grundregeln des gesellschaftlichen Miteinanders wie z. B. die goldene Regel*zur Reflexion:* 2:256 *zur Vertiefung:* Umma-Gedanke7:17251:56, 67:1-2103, 94,12:18 33:72, 4:58, Begriff *amāna*17:85, 2:156 |

|  |
| --- |
| Propheten und Gesandte Gottesca. 14 Std. |
| Die Schülerinnen und Schüler erfahren von den Propheten und Gesandten Gottes und von deren Bedeutung im Islam sowie den anderen abrahamitischen Religionen und setzen diese in Bezug zu eigenem Wissen und zur eigenen Erfahrungen. Sie arbeiten mit originalen Textauszügen und Geschichten, unterscheiden Vorbilder von Idolen und befassen sich mit dem Propheten Muhammad als besonderem Vorbild im Islam. Auf der Grundlage des Lebens Muhammads und den Überlieferungen der Gepflogenheiten des Propheten ziehen sie Impulse für ihr eigenes Denken und Handeln und erkennen die Bedeutung der Sunna als zweite wichtige Quelle für den islamischen Glauben und seine religiöse Praxis. Für das Verständnis für und den Umgang und das Miteinander mit einem besonders durch das Christentum und Judentum geprägten soziokulturellen Lebensumfeld betrachten sie Stellung und Bedeutung von Jesus und Maria sowie von Adam, Abraham und Moses im Kontext der jeweiligen Religion und vergleichen diese mit ihrer Bedeutsamkeit im Islam. Auf diese Weise erhalten die Schülerinnen und Schüler einen Einblick in das Besondere sowie das Verbindende der drei abrahamitischen Religionen. |
| Prozessbezogene Kompetenzen | Inhaltsbezogene Kompetenzen | Konkretisierung,Vorgehen im Unterricht | Ergänzende Hinweise, Arbeitsmittel, Organisation, Verweise |
| Die Schülerinnen und Schüler können |
| 2.1 Wahrnehmungs- und Darstellungskompetenz1. in ihrem Lebensumfeld zwischen islamischen, anders religiösen und nichtreligiösen Phänomenen unterscheiden, sie darstellen und in Beziehung zu ihrem eigenen Leben setzen sowie eigene und andere Interessen und Sichtweisen herausarbeiten und charakterisieren3. religiöse Themen und Inhalte benennen, Inhalte zentraler Textstellen aus Koran und Hadithen darlegen, Grundformen religiöser Sprache und Praxis und fachbezogene Begriffe bestimmen und theologisch einordnen2.2 Deutungskompetenz2.Besonderheiten rituell bedeutsamer Situationen erläutern, religiöse Aspekte in ihrem Lebensumfeld systematisieren und analysieren, islamische mit anders religiösen und nichtreligiösen Positionen und Fragestellungen vergleichen sowie deskriptive und normative Aussagen unterscheiden4. die eigene Lebenssituation mit Blick auf die Lebens- und Wirkungsweise bedeutender Gestaltender islamischen Geschichte und Überlieferung interpretieren, islamische Prinzipien erklären, in diskursiven Situationen einbringen und dabei unterschiedliche Deutungen und Lösungsansätze mit Blick auf die Wahrheitsfrage einbeziehen2.3 Urteilskompetenz1.Situationen ethischer und religiöser Grunderfahrungen, ethische und religiös-kulturelle Diskussionen sowie theologische Diskurse in ihren Grundzügen nachvollziehen, sich damit auseinandersetzen, eigene Fragestellungen daraus entwickeln, argumentativ begründet eine eigene Position ein nehmen und vertreten2. ihr eigenes religiöses Selbstkonzept in Ansätzen formulieren und zu Koran und Sunna in Beziehung setzen sowie die Bedeutung des Glaubens für die eigene Lebensorientierung erörtern4. lebensförderliche und lebensfeindliche Erscheinungsformen von Religion, Denk- und Handlungsmustern unterscheiden und beurteilen sowie Modelle ethischer Urteilsbildung bewerten und beispielhaft anwenden2.4 Dialog- und Sozialkompetenz *:**2.* über den islamischen Glauben Auskunft geben, eigene Gedanken, Gefühle und Sichtweisen zum Ausdruck bringen und begründet einen eigenen Standpunkt vertreten, mit anderen Standpunkten vergleichen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede wahrnehmen, eigene sowie andere Sichtweisen kritisch reflektieren und eigene Positionen weiterentwickeln2.5 Gestaltungs- und Handlungskompetenz*5.*Besonderheiten islamischer Feste zur Gestaltung des Schullebens einbringen, interreligiöse Begegnungsmöglichkeiten schaffen, gemeinsame Vorhaben entwickeln und durchführen | 3.1.4 Muhammad als Gesandter(1) |
| die Begriffe *nabī* und *rasūl* unterscheiden, die allgemeine Bedeutung der Propheten und die Gleichwertigkeit der Gesandten im Islam herausarbeiten und exemplarisch aufzeigen | *Leitendes Motiv:* Die Bedeutsamkeit der ProphetenWelche Propheten kennen die Schülerinnen und Schüler?Welche Bedeutung haben Propheten für die Schülerinnen und Schüler?Bedeutung der Begriffe *nabī* (Pro- phet) und *rasūl* (Gesandter mit eigener Offenbarungsschrift)Gleichwertigkeit der GesandtenDas Amt des Propheten im Koran Allgemeine Stellung und Bedeutung von Propheten:- Empfänger von Offenbarung- Verkünder froher Botschaft/ Warner- Kernbotschaften der Propheten- Vorbild durch Handeln und Charaktereigenschaften- Kernbotschaft- Vollbringer von WundernVergleich von Judentum, Christentum und Islam:- Prophetennamen im Judentum, Christentum und Islam- Die besondere Rolle Ādams, Ibrāhīms, Mūsās, ͑ Ῑsās im Is- lam- „Der andere Ibrāhīm/Abraham“- Islamische Geschichten und Episoden der Propheten und Gesandten- Warum treten im Koran Propheten nur in männlicher Gestalt auf? | Propheten-Zeitleiste*Hinweis:* Diese Teilkompetenz sollte in zwei Doppelstunden bearbeitet werdenAustausch von Erlebnissen, Gefühlen, Gedanken*Zur Reflexion*: Auch Engel gelten als rasūl (z. B. Todesengel, 6:61, fehlende Eindeutigkeit des Begriffs im Koran)2:285, 3:84, 6:84-862:1515:67, 35:2421, 36:11-30z. B. Gastfreundschaft Ibrāhīms, 15:51Auftrag gute Taten zu tun und schlechte Taten zu unterlassen, die Einzigkeit Gottes (Monotheismus, 3:18), an Ihn zu glauben, Ihm nichts zur Seite zu stellen und Ihm zu dienen40:78Zuordnung in Propheten-Zeitleiste 3:64-68, 4:125, 6:74-83, 2:260Vergleich der Darstellungen des Propheten Ibrāhīm/Abraham in den unterschiedlichen Religionen, Textarbeit,Methode des GeschichtenerzählensVergleich/Ergänzung mit Hilfe nichtislamischer Erzählungen*Zur Reflexion:* 12:109, 16:43, Maryam (Mutter von ʿĪsā, 19:19) Āsiyah (Frau des Pharaos), Sarah (Mutter des Propheten Isḥāq), Johabith (Mutter des Propheten Mūsā) |
| 3.1.4 Muhammad als Gesandter (2), (3) |
| die wichtigsten Stationen und Erlebnisse des Lebens des Propheten Muhammad in Grundzügen darstellen und die Bedeutung der Charakterisierung des Propheten als *khātam al-anbiyāʾ* und *al-nabī al-ummī erklären*die Vorbildfunktion des Propheten Muhammad anhand seiner grund- legenden Charaktereigenschaften und Botschaft für das eigene Leben ableiten sowie seine koranische Bezeichnung *raḥmatan li-l ͑ālamīn* und das Ideal des *al-insān al-kāmil* in Ansätzen erörtern | *Leitendes Motiv:* „Ich wurde gesandt, um Charakter und Benehmen vollkommen zu machen.“Bedeutung und Unterschiede der Begriffe Vorbild und IdolDer Prophet Muhammad als besonderes Vorbild im Glauben und im Alltag:- Das Leben Muhammads- Der Charakter des Propheten belegt in Koran, Hadith und anderen islamischen Quellen (z. B. vertrauenswürdig, gott-ergeben, großzügig, mutig, ehrlich, vernünftig, entscheidungsfähig, entschlossen, geduldig, gütig)- die göttliche Botschaft- gesandt als Barmherzigkeit für die Welten (*raḥmatan li-* *l ͑ālamīn*)- Siegel der Propheten- *al-nabī al-ummī*- der Prophet Muhammad als Ideal der Mystik (*al-insān al- kāmil*) | Eltern, Geschwister, Freunde, Berühmtheiten, Stars SteckbriefeWandplakat/-tapete, Gruppenarbeit, Recherchearbeiten3:159, 4:59/80, 8:20, 33:6/21/56,68:4„So betet, wie ihr mich beten gesehen habt.“(al-Bukhārī), „Haltet euch bei euren Gottesdiensten während der Hadsch an mich.“ (Ibn Ḥanbal)Filmausschnitte aus „Muhammad der Gesandte“ (Aufgrund von FSK 12, Aufbereitung des Films nötig), Prophetengeschichte (*sīra*)„Sein Charakter war der Koran“ (Muslim), “Ich wurde gesandt, um Charakter und Benehmen (der Menschen) vollkommen zu machen.” (Mālik ibn Anas)ausgewählte Verse aus 6 21:10733:407:157-158 |
| 3.1.4 Muhammad als Gesandter (8), 3.1.2 Koran und islamische Quellen (6) |
| exemplarisch aus der Sunna des Propheten Impulse für das eigene Handeln ableiten, die Grenzen der detailgetreuen Übertragbarkeit reflektieren und Handlungsperspektiven für ihr eigenes Leben in einer modernen Gesellschaft entfaltenzentrale Hadithwerke und Hadith- gelehrte benennen, Koran und Sunna als zentrale Quellen des Islam einander gegenüberstellen, die Wichtigkeit und die religiöse Relevanz der prophetischen Tradition für die Muslime in Grundzügen erschließen sowie sich mit verschiedenen Interpretationen einzelner Hadithe exemplarisch auseinandersetzen | *Leitende Frage:* Wie war der Prophet Muhammad?Die Gepflogenheiten des Propheten als praktische Handlungsanweisung wie z. B.:- Freundlichkeit- Umgang mit Frauen, Kindern und Alten- Die (gute) Absicht zählt- Gebrauch der Vernunft, Nachdenklichkeit- Beratung- Dankbarkeit- Bescheidenheit- Großzügigkeit, Güte und Barmherzigkeit- Vertrauenswürdigkeit- Schamhaftigkeit- GeduldFrage der Übertragbarkeit auf daseigene LebenVielfalt in der Überlieferung der Gepflogenheiten des Propheten, Vergleich einzelner HaditheHandlungsoptionen bezüglich ausgewählter Hadithez. B. als Ratschlag betrachten, als Idealbild, zur NachahmungRituale aus Hadithen ableitenselbst Vorbild sein:- eigene Vorstellungen und Wünsche- eigenes Verhalten reflektieren- fremde Vorstellungen und Erwartungen- Grenzen und Schwierigkeiten Andere Vorbilder | Gruppenarbeit/-puzzle mit Belegstellen aus Koran und Hadithz. B. 3:159, 17:23, „Der vollendeteste Muslim in Glaubensangelegenheiten ist derjenige, der ein vorzügliches Benehmen hat; und die Besten unter euch sind diejenigen, die ihre Ehefrauen am besten behandeln“ (Tirmidhī), „Wahrlich, die Taten sind entsprechend den Absichten, und jedem Menschen steht das zu, was er beabsichtigt hat […].“ (al-Bukhārī);Beiname des Propheten al-Amīn;„[…] Schamhaftigkeit ist ein Bestandteil des Glaubens“ (al-Bukhārī, Muslim), Geschichte von Ṭāʾifz. B. 4:59/80*Zur Reflexion:* „Allahs Gesandter wurde niemals um etwas gebeten, und er hätte Nein gesagt.“ (al-Bukhārī, Muslim)Verschiedene Hadithwerke vorstellenVergleichskriterien aufstellen*sīra* als weitere QuellePartnerarbeit, Sammeln der Ergebnisse/Mindmapz. B. Gebetswaschung, fünfmal tägliches PflichtgebetSpiegelbild, PersonenbeschreibungGruppenarbeitandere Propheten wie Yūsuf 12,͑ Īsā 19:30-33, Yaḥyā 19:5-15,͑Āʾisha, Gefährten des Propheten, berühmte/ besondere PersönlichkeitenClustering/Mindmap |
| 3.1.6 Religionen und Weltanschauungen (4) |
| die Stellung Jesu im Christentum herausarbeiten und sich in Ansätzen mit seiner Bedeutung für den christlichen Glauben auseinandersetzen sowie mit dem Jesusbild im Koran in Beziehung setzen | *Leitende Frage:* Wer war Jesus?Leben, Stellung und Bedeutung Jesu im ChristentumBotschaft JesuTod und AuferstehungStellung und Bedeutung ʿĪsās im IslamVergleich von Gesandter Gottes im Islam und Sohn Gottes im ChristentumMaria und die Geburt Jesu in der BibelStellung Maryams im Koran Adventszeit und WeihnachtenWahrnehmen der schulischen und gesellschaftlichen Vorbereitungen auf die Weihnachtszeit | Textarbeit mit Hilfe von Bibelauszügen (z. B.: Mk 12,29ff, Mt 5-7, Mt 25,40, Lk 22,27, Lk 10,25-37,Mk 1,15, Mt 11,2-6, Lk 24,1-35.Ps 22,2, Gleichnisse)*Zur Vertiefung*:Nächstenliebe und Altruismus2:87/253, 3:45/47/55/59, 19:17-34, 5:46/116-117, 57:27, 61:14Gemeinsamkeiten wie ʿĪsā ibn Maryam, *rasūl, masīḥ, kalima* 3:45, *rūḥ* 4:171Bibelauszug (z.B. Mt 1-2, Lk 1-2)19:16-34, 66:12, 3:37/42, 23:50,21:91Bedeutung von Weihnachten im Christentum*Zur Reflexion:*Feiern von Geburts- tag, Mawlīd, Jerusalem als heilige Stätte der drei abrahamitischen ReligionenTeilhabe an schulischen Weihnachtsaktionen |
| 3.1.3 Gott und Seine Schöpfung (4) |
| Kernpunkte des islamischen Glaubens mit Auffassungen anderer Religionen vergleichen (zum Beispiel Bedeutung Ādams, Ibrāhīms, Mūsās,ʿĪsās) und mit Hilfe der Geschichten einzelner Propheten aus islamischer Sicht belegen | *Leitende Frage:* Was verbindet die drei monotheistischen Religionen?Vergleich der Kernbotschaft des Islam mit der anderer abrahamitischen Religionen wie z. B.:- Gott als Schöpfer- Propheten und Gesandte Gottes als Empfänger von Offenbarung und Überbringer göttlicher Botschaft- Existenz des Jenseits- Gerechtigkeit- Barmherzigkeit- Frieden- Solidarität (mit den Schwächeren)/Brüderlichkeit- Verantwortung übernehmen- Tugenden wie Vertrauens-würdigkeit- Geduld/Standfestigkeit- Dankbarkeit und GeboteUnterschiedliche Stellung und Bedeutung Ādams, Ibrāhīm, Mūsās, ͑Īsās in Judentum, Christentum und IslamVergleich von Gemeinsamkeiten und Unterschieden zwischen den abrahamitischen Religionen | Partner-/Gruppenpuzzle PräsentationenBelegstellen dazu aus Koran und HadithSolidarität/Brüderlichkeit zwischen den *muhādjirūn*/Auswanderern und den *ansār*/HelfernVergleich mit zehn GebotenAuszüge aus Bibel und Koran, Methode des Geschichtenerzählens vertiefenWebquest zu einem ausgewählten Propheten, Gruppenarbeit Präsentation durch Plakat |

|  |
| --- |
| Achtung und Bewahrung der Schöpfungca. 8 Std. |
| Die Schülerinnen und Schülern erfahren vom Lobpreis aller Dinge und Lebewesen sowie von den Wegen, wie sich dies ausdrückt. Gott als Schöpfer der Welten spiegelt sich mit all seinen vollkommenen Eigenschaften überall in der Natur wieder, insbesondere in der Schöpfung des Menschen, der Tiere und der Pflanzen. Gott, als einziger Schöpfer des Universums, ließ durch seine Offenbarungen erkennen, welche Eigenschaften und Namen er hat, so dass die Schülerinnen und Schüler die unterschiedlichen Facetten des islamischen Gottesverständnisses und das islamische Konzept der Schönheit durch die Anschauung der Schöpfung und ihre Erfahrungen damit erfassen und in Bezug zu ihrer eigenen Gottesvorstellung setzen können. Innerhalb der Schöpfung kommt dem Menschen darüber hinaus eine besondere Rolle zu, die den Menschen ehrt, ihm aber zugleich auch eine besondere Verantwortung auferlegt. Um die Schöpfung zu bewahren und zu schützen, bedarf es eines verstärkten Engagements und einer verantwortungsvollen Grundhaltung eines jeden Einzelnen. Durch Einbeziehung der islamischen Kunst als weiteres Mittel, die Schönheit Gottes und der Schöpfung greifbar zu machen, entdecken die Schülerinnen und Schüler, dass Gottesvorstellungen und Lobpreis wie auch der Gedanke des *tawḥīd* auf sehr unterschiedliche Weise seinen Ausdruck finden können. |
| Prozessbezogene Kompetenzen | Inhaltsbezogene Kompetenzen | Konkretisierung,Vorgehen im Unterricht | Ergänzende Hinweise, Arbeitsmittel, Organisation, Verweise |
| Die Schülerinnen und Schüler können |
| 2.1 Wahrnehmungs- und Darstellungskompetenz2. über praktische wie theoretische Grundlagen einer islamischen Lebenseinstellung in Vergangenheit und Gegenwart Auskunft geben2.2 Deutungskompetenz1. religiöse Motive und Elemente sowie religiöse Ausdrucksformen oder ästhetische, geistige und spirituelle Dimensionen von Religion erleben, deren Bedeutung erfassen und erläutern sowie reflektieren, die Sprache des Korans deuten, mediale und künstlerische Umsetzungen religiöserMotive in ihrer Eigenart identifizieren, auf die islamische Glaubens-vorstellung hin überprüfen und einordnen2.3 Urteilskompetenz*1.* Situationen ethischer und religiöser Grunderfahrungen, ethische und religiös-kulturelle Diskussionen sowie theologische Diskurse in ihren Grundzügen nachvollziehen, sich damit auseinandersetzen, eigene Fragestellungen daraus entwickeln, argumentativ begründet eine eigene Position einnehmen und vertreten2.5 Gestaltungs- und Handlungskompetenz3. Besonderheiten islamischer Feste zur Gestaltung des Schullebens einbringen, interreligiöse Begegnungsmöglichkeiten schaffen, gemeinsame Vorhaben (zum Beispiel religiöse Feiern) entwickeln und durchführen2.6 Methodenkompetenz*1.*unterschiedliche methodische Zugänge des Verstehens (zum Beispiel Reflektieren, Hinterfragen, Sich-Einfühlen, Zuhören, Erfahren, Erzählen) in beispielhaften Kontexten (zum Beispiel bei der Erschließung islamischer und anderer Quellen, während einer Koranrezitation, bei Erzählungen, im Dialog, zu rituellen Festen und Feierlichkeiten sowie an außerschulischen Lernorten wie Moscheen) entfalten, sachgerecht anwenden | 3.1.1 Mensch-Glaube-Ethik (3) |
| in der Schöpfung und den Geschöpfen Gottes Namen und Attribute wahrnehmen, ihren persönlichen Bezug dazu zum Ausdruck bringen sowie durch den Vergleich des islamischen Gottesverständnisses mit dem anderer Religionen Respekt und Achtung entfalten | *Leitendes Motiv:* Neunundneunzig schöne Namen!Sensibilisierung für die Natur, die Tiere, die Mitmenschen, das Universum und den Umgang damitBegegnung mit Gott:- im Alltag- in der Natur- durch die Schöpfung und die Geschöpfe Gottes- Hat Gott einen Namen?- Wie spricht man Gott an?- Attribute Gottes aus der Schöpfung ableitenDie 99 schönen Namen Gottes (*asmāʾ Allāh al-ḥusnā*)- Ableiten der Attribute Gottes aus den 99 schönen Namen Gottes- Sprech- und Schreibweise der Namen auf Arabisch und ihre Bedeutung auf Deutsch- Gebrauch- Zählhilfe der Lobpreisungen (*tasbīḥ*) Gebetskette (*misbāḥa*)*Zur Vertiefung:*Exkursion in die Natur: Den Namen Gottes auf der SpurVerständnis von Monotheismus und Gottesverständnis in den unterschiedlichen Religionen Juden- und Christentum und Islam | Erfahrungsberichte ClusteringDie schönen Namen Gottes aus dem Koran:Quellenarbeit/Recherche6:54, 7:180, 11:90, 17:110, 59:22-24, 112“Gott ist schön und er liebt das Schöne.“ (Muslim)Gesänge zu den *asmāʾ Allāh al- ḥusnā*Kalligraphie, Wandteppichz.B. begründete Auswahl der 5 allerschönsten NamenHerkunft und Bedeutung des eigenen NamensErfahrungen mit und spiritueller Gehalt der Namen*dhikr* mit den Namen Gottes Gebetskette und ihr Gebrauch Geschichten über den 100. Namen GottesGebetskette im Vergleich zum Rosenkranz oder Komboskini/ Vergleiche von Gebetsketten in den verschiedenen Religionen*tawḥīd*, 2:255, 2:285, Gottesverständnis im Christen- und Judentum*Zur Vertiefung:*Polytheismus, Atheismus |
| 3.1.3 Gott und Seine Schöpfung (1) |
| unterschiedliche Manifestationsweisen Gottes erschließen, Gott als fundamentale Ursache allen Seins entdecken sowie Entwicklungen und Veränderungen ihrer Vorstellung von Gott beschreiben und dies in Bezug zu zentralen Eigenschaften Gottes setzen | *Leitendes Motiv:* Erkenne Gott anhand Seiner Schöpfung!Persönliches Gottesbild der Schülerinnen und Schüler erfassen, z. B.: Wie oder wer ist Gott für mich?Gott als alleiniger Schöpfer, 51:47-49Begriff des ErschaffensSchönheit und Zweck der Schöpfung: 80:24-32; 2:164, 95:4Erschaffung des Menschen: Geschichte Adams als Stammvater aller Menschen38:71-74, 49:13, 32:7Gott ist nah und fern*āyāt*/Zeichen GottesKreislauf der Natur und Jahreszeiten (z. B. „*kun fa-yakūn*“)Verantwortung der Menschen für die Schöpfung wie z.B. UmwelterhaltungWas kann jeder einzelne tun? | Einzelarbeit, Ergebnisse sammelnanthropomorphe Aspekte besprechen (z. B. kindliche Vorstellung von Gott als altem Mann mit weißem Bart)Sinn der Schöpfung als Beweis für die Existenz Gottes,1:2, 2:117, 6:73/95,16:8-16, 21:33Bildbetrachtung (z. B. Landschaft, Tiere, Meere, Berge, Tag und Nacht, Sterne)Die Schöpfung Gottes steht den Menschen zu Diensten, 55:1-33z. B. 50:16, 2:186, *tawḥīd, asmāʾ Allāh al-ḥusnā*Cat Stevens/ Yusuf Islam„Morning has broken”,3:47/59, 19:35, 2:117, 6:73, 36:82,16:40, 40:68Mögliche Aktivitäten:- Natur-Putzete- Lerngang durch die Stadt- Umfragen zur Umwelt/ Nachhaltigkeit- Einladung von Referenten: Naturschutzbund, Tierschutz-bund |
| 3.1.3 Gott und Seine Schöpfung (2) |
| das Wirken Gottes in der Natur und im Menschen wahrnehmen, die islamische Vorstellung von Seiner Allmacht, Allwissenheit und Allgegenwart sowie ihren persönlichen Bezug zu Gott als Schöpfer formulieren, Bewusstsein für die Verantwortung für die Schöpfung entwickeln sowie die besondere Rolle des Menschen in der Schöpfung begründen | *Leitendes Motiv:* Gestalte Deine Beziehung zu Gott!Persönlicher Bezug zum Wirken Gottes im Leben der Schülerinnen und Schüler thematisieren:- Wo wirkt Gott in meinem Leben?- Habe ich einen persönlichen Bezug zu Gott als Schöpfer? Worin zeigt dieser sich? Gibt es eine (stete) Verbindung zwischen mir und Gott?- Wie wirkt Gott? Wirkt Er über- all? Sieht, hört und weiß Gott alles? Was kann Gott?Begriff der Seele (*rūḥ*)Mensch als *khalīfa* und Diener (*ʿabd*) GottesGottes Allmacht, Allwissenheit und Allgegenwart:- Hört, sieht und weiß Gott alles (über mich)?- Kann Gott alles bestimmen? Wie viel Selbstbestimmung/ Willensfreiheit hat der Mensch?- Was passiert, wenn ich etwas Schlechtes tue oder einen Fehler mache?Verantwortung gegenüber sich selbstNaturerscheinungen im Koran: Namen der Suren wie z. B. die Kuh, der Donner, die Biene, die Höhle, das Licht, die Spinne, der Berg, die Dünen, der SternVerschwendung (*isrāf*) vermeiden | Erfahrungsaustausch Partnerarbeit, ClusteringZentrale Schöpfungselemente: Körper, Geist/Seele15:29, 32:9; 38:72, 50:16Mensch als edelstes aller Geschöpfe („*ashraf al-makhlūqāt*“, 95:4).Mensch als Statthalter/Stellvertreter Gottes auf der Erde, 2:30-34, 2:186, 17:70,38:26*Zur Reflexion*: Willensfreiheit des Menschen 18:29, Bedeutung von iḥsān (vergleiche dazu *ḥadīth Djibrīl*)Bewährung des Einzelnen vor Gott, 99:7-8Warnung vor der Verursachung von UnheilsHeil durch Friedenschaffen und Bewahren der Gleichgewichte 7:56Die besondere Bedeutung des Wassersz. B. 21:30, 67:30,Saurer Regen, Baum, Feuer, 56:68-72,Dattelpalmen, Getreidefelder, FrüchteÜbermäßige Verwendung von Ressourcen/Verschwendung 6:141, 7:31 |
| 3.1.3 Gott und Seine Schöpfung (7) |
| ein Bewusstsein für das Ästhetische entfalten, Schönheit auch aus ihrer eigenen Vorstellung heraus kreativ zum Ausdruck bringen | *Leitendes Motiv:* Was die Rohrfeder lehrtUnterschiedliche (historische) Koranexemplare betrachtenKalligraphieArabeske GeometrieHolzschnitzerei (Kündekari) dekorative Holzgitter (Maschrabiyya)Islamische Architektur Die Moschee im Koran Baustile von Moscheen*Zur Vertiefung:*- Bedeutung von Schönheit- Was bedeutet Schönheit für jede einzelne Schülerin bzw. jeden einzelnen Schüler?- Reflexion über Ästhetik in der Religion (z. B. Symbole), in der Philosophie und in der heutigen Zeitorientalische Musik im Vergleich zu europäischer Musikorientalische Instrumentez.B. *Ud, Saz, Tarr, Ney*KoranrezitationGesänge im Christentum*Zur Vertiefung:*Diskurs über (religiöse) Musik und Jugendkultur | KunstpädagogikKalligraphische Formen aus verschiedenen muslimischen LändernElemente der islamischen Ornamentkunst wie z. B. in Marokko, in Saudi-Arabien, in Tunesien, in der TürkeiMoscheen in verschiedenen muslimischen Ländern Gemeinsamkeiten und Unterschiedez. B. Selimiye-Moschee in Edirne, Moschee Hassan II in Casablanca, Mezquita Central in Madrid, Niujie-Moschee in PekingFächerübergreifender Unterricht mit den Fächern Kunst und MathematikVergleiche mit Werken aus Renaissance, Barock, moderner KunstKreatives Gestalten eines Koran-verses und von (geometrischen oder Kreis-) Mustern*Zur Reflexion:* Musik als spirituelle Erfahrung für die SeeleInternetrechercheMerkmale und Unterschiede zur europäischen MusikKoranrezitation aus verschiedenen islamischen Ländern hören, Melodisches Rezitieren der KoranversePsalmengesängeMusik als Bestandteil des christlichen Gottesdienstes |

|  |
| --- |
| Menschsein – Muslimseinca. 16 Std. |
| Die Schülerinnen und Schüler erfahren von den zentralen Aspekten des Muslimseins und seiner Bedeutung in der heutigen Zeit wie dem Sinn und Gehalt der fünf Säulen und sechs Glaubensgrundsätze des Islam, dem Gedanken des *tawḥīd*, der Aufrichtigkeit und inneren Anteilnahme bei religiösem und rituellem Handeln und dem notwendigen Zusammenspiel von Gottergebenheit, Glaube und ethisch-moralischem Verhalten. Hierzu gehört ein Bewusstsein über die Bedeutung elementarer ethischer Grundsätze und der Wahrung der Würde eines jeden Einzelnen, damit respektvoller und achtsamer Umgang den Menschen im Alltag leiten und prägen. Durch die Reflexion ihrer eigenen islamischen Erfahrungswelt und der ihnen bekannten Sitten und Bräuche fragen die Schülerinnen und Schüler außerdem vertieft nach dem Ursprung und der ethisch-moralischen, sozialen und spirituellen Bedeutung islamischem Verhaltens und Umgangs. Gemeinsam mit der Betrachtung der Moschee als zentralem Gebetes- und Versammlungsort der Muslime erhalten die Schülerinnen und Schüler auf diese Weise einen Einblick in die innerislamische Vielfalt, die sie als Bereicherung und als Stärke des Islam wahrnehmen und die ihnen den Islam als Einheit in Vielheit deutlich macht. |
| Prozessbezogene Kompetenzen | Inhaltsbezogene Kompetenzen | Konkretisierung,Vorgehen im Unterricht | Ergänzende Hinweise, Arbeitsmittel, Organisation, Verweise |
| Die Schülerinnen und Schüler können |
| 2.1 Wahrnehmungs- und Darstellungskompetenz1. in ihrem Lebensumfeld zwischen islamischen, anders religiösen und nichtreligiösen Phänomenen unterscheiden, sie darstellen und in Beziehung zu ihrem eigenen Leben setzen sowie eigene und andere Interessen und Sichtweisen herausarbeiten und charakterisieren2. über praktische wie theoretische Grundlagen einer islamischen Lebenseinstellung in Vergangenheit und Gegenwart Auskunft geben3. religiöse Themen und Inhalte benennen, Inhalte zentraler Textstellen aus Koran und Hadithen darlegen, Grundformen religiöser Sprache und Praxis und fachbezogene Begriffe bestimmen und theologisch einordnen4. im gesellschaftlichen Umfeld religiöskulturelle Ausdrucksformen beschreiben, religiöse und nicht religiöse Optionen der Weltdeutung und Lebensgestaltung unterscheiden sowie Situationen, in denen religiöse und existenzielle Fragen des Lebens bedeutsam werden oder in denen Wertekonflikte auftreten, identifizieren2.2 Deutungskompetenz*1.* religiöse Motive und Elemente sowie religiöse Ausdrucksformen oder ästhetische, geistige und spirituelle Dimensionen von Religion erleben, deren Bedeutung erfassen und erläutern sowie reflektieren, die Sprache des Korans deuten, mediale und künstlerische Umsetzungen religiöser Motive in ihrer Eigenart identifizieren, auf die islamische Glaubensvorstellung hin überprüfen und einordnen2. Besonderheiten rituell bedeutsamer Situationen erläutern, religiöse Aspekte in ihrem Lebensumfeld systematisieren und analysieren, islamische mit anders religiösen und nichtreligiösen Positionen und Fragestellungen vergleichen sowie deskriptive und normative Aussagen unterscheiden2.3 Urteilskompetenz*1.* Situationen ethischer und religiöser Grunderfahrungen, ethische und religiöskulturelle Diskussionen sowie theologische Diskurse in ihren Grundzügen nachvollziehen, sich damit auseinandersetzen, eigene Fragestellungen daraus entwickeln, argumentativ begründet eine eigene Position einnehmen und vertreten2. ihr eigenes religiöses Selbstkonzept in Ansätzen formulieren und zu Koran und Sunna in Beziehung setzen sowie die Bedeutung des Glaubens für die eigene Lebensorientierung erörtern4. Zweifel und Kritik an Religion prüfen sowie religiöse Glaubensfragen und -aussagen reflektieren, interpretieren, beurteilen und auf die eigene Lebenswirklichkeit übertragen2.4 Dialog- und Sozialkompetenz:2. über den islamischen Glauben Auskunft geben, eigene Gedanken, Gefühle und Sichtweisen zum Ausdruck bringen und begründet einen eigenen Standpunkt vertreten, mit anderen Standpunkten vergleichen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede wahrnehmen, eigene sowie andere Sichtweisen kritisch reflektieren und eigene Positionen weiterentwickeln2.5 Gestaltungs- und Handlungskompetenz2. mit ethisch-religiösen Denk- und Handlungsformen sinnvoll und sachgerecht umgehen, an diesen erprobend teilnehmen und ihre Erfahrungen reflektieren3. anders religiöse und nichtreligiöse Ausdrucksformen aufzeigen, mit islamisch geprägten vergleichen, im Alltag mit der Vielfalt umgehen und religiös relevante Ausdrucksformen und Standpunkte ästhetisch, künstlerisch, medial sowie addressatenbezogen zum Einsatz bringen5. Besonderheiten islamischer Feste zur Gestaltung des Schullebens einbringen, interreligiöse Begegnungsmöglichkeiten schaffen, gemeinsame Vorhaben entwickeln und durchführen2.6 Methodenkompetenz 2. zwischen methodisch unterschiedlichen Zugängen zum Islam als Religion und Lebensweiseunterscheiden und diesen Perspektivenwechsel kategorial zuordnen | 3.1.1 Mensch – Glaube – Ethik (2) |
| die Bedeutung der zentralen Glaubenssätze des Islam für das heutige Leben erarbeiten und am Beispiel des Propheten Ibrāhīm Zweifel, Suche und Erkenntnis als elementare Bestandteile des Glaubens aufzeigen | *Leitendes Motiv:* Islām, Imān, IḥsānBegriffe Islam und Muslimfünf Säulen des Islamsechs Glaubensgrundsätze*ḥadīth Djibrīl*Bedeutung und Zusammenspiel von *islām, īmān* und *iḥsān*Anhand des Propheten Ibrāhīm aufzeigen, wie Fragen und Nachdenken zur Erkenntnis Gottes führen können (6:74-83)Mögliche Themen für Klassengespräche:- Was ist eine Gottheit?- Was außer Gott wird manch- mal wie eine Gottheit behandelt? Z.B. Geld, Ruhm, Idole- Wie kann man dies mit der Geschichte des Propheten Ibrāhīm vergleichen?Anhand des Beispiels des Propheten Ibrāhīm (2:260) besprechen, dass bei der Suche nach Gott Zweifel und offene Fragen vorkommen können und erlaubt sindFalls vorhanden über die eigenen Erfahrungen auf der Suche nach Gott berichten. | *Allgemeiner Hinweis:*Diese einführende Teilkompetenz kann in zwei Doppelstunden behandelt werden. Das Glaubensbekenntnis, die fünf Säulen und die sechs Glaubensgrundlagen werden hier erstmals ausdrücklich behandelt, wenn auch nur kurz.An späteren Stellen finden sich vertiefende Einzelbetrachtungen zu vier der fünf Säulen: Glaubensbekenntnis, Zakat, Gebet und Fasten im Ramadan. Die fünfte Säule (Hadsch) wird für die Klassen 7/8 vorgeschlagen. In Klasse 6 kommt es im Bereich Dimensionen des Glaubens zur ausführlichen Behandlung der sechs Glaubensgrundlagen.Wandplakat/Stationenlernen 2:183-185, 9:60, 11:114, 107:4-5,2:285-286Die Reflexion Ibrāhīms in 6:74-83 kann erzählerisch oder spielerisch nachvollzogen werden.Allgemeiner didaktischer Hinweis zum Thema „Zweifel“:Die Passage 2:260 eignet sich weniger für die Thematisierung des grundsätzlichen Zweifels am Glauben, sondern eher des Bedürfnisses eines stetigen Festigens des bereits glaubenden Herzens. Dafür ist ein angstfreier Umgang mit offenen Fragen oder Bedürfnissen notwendig. Ibrāhīms Vorbild hierin und Gottes verständnisvolle Reaktion können als Modell für die reflektierende Kommunikation über den Glauben und darüber hinaus dienen.Gedanken-/Erfahrungsaustausch |
| 3.1.3 Gott und seine Schöpfung (3) und 3.1.1 Mensch – Glaube – Ethik (7) |
| das Islamische Glaubensbekenntnis (*shahāda*) aus dem Koran ableiten, in Form, Gehalt und in eigenen Worten beschreiben und seine Bedeutung für ihr eigenes Leben mit Blick auf die Umstände und Herausforderungen der heutigen Zeit diskutieren (Begriff des *tawḥīd*)aus den Glaubenssätzen des Islams die Rechenschaftspflicht des Menschen für seine Absichten und sein Handeln vor Gott ableiten und darauf aufbauend die Notwendigkeit ethischen Verhaltens begründen | *Leitende Frage:* An was glauben Muslime eigentlich?Bestandteile des Glaubensbekenntnisseswörtliche BedeutungWas bedeutet hier und heute das Glaubensbekenntnis für das eigene Leben?Welche persönlichen Bezüge haben die Schülerinnen und Schüler zu den beiden Teilen des Bekenntnisses?Weitere Aspekte des Begriffes*tawḥīd*:Relativierung von Gütern wie Reichtum, Macht und Egoismus vor dem Rang GottesAbleitung des Glaubensbekenntnisses aus dem KoranWas bedeutete es, dass am Tag der Auferstehung alle Menschen vor Gott Rechenschaft ablegen müssen?Aufrichtigkeit und religiöse Praxis: 2:177„Die Taten werden nach den Ab-sichten beurteilt“ (al-Bukhārī), „Ich wurde geschickt um den guten Charakter (*akhlāq*) zu vervollkommnen.“ (Muwaṭṭaʾ)Den Begriff *akhlāq* (Charakter/Moral) besprechen und positive Beispiele aus dem Alltag dazu erarbeiten, z. B. zu Ehrlichkeit, Freundlichkeit, Bescheidenheit, GewissenhaftigkeitBedeutung der Begriffe Moral und EthikNotwendigkeit ethischer Grundsätze:- Frömmigkeit und ethisches Verhalten- Verhaltensregeln im Zusammenleben- Vollbringen guter Taten- *ḥadīth Djibrīl*Grundlegende Übereinstimmungen unterschiedlicher Ansätze von Ethik und Moral:- „Derjenige ist kein Gläubiger, der sich satt isst, während sein Nachbar hungert.“ (al-Bukhārī)- Vergleich mit allgemeiner goldener Regel: „Behandle andere so, wie du von ihnen behandelt werden willst.“Abgrenzung zu Handeln aus reinem EigennutzDie Pflichtabgabe *zakāt*:- Bedeutung (z. B. Solidarität 104:1-9)- Bemessungsgrundlage- Höhe und Frist der Abgabe- Bedingungen für *zakāt* Pflicht- Sammelstellen/staatliche *zakāt*-Praxis in einigen islamischen Ländern- *zakāt* Berechtigte- *zakāt al-fiṭr*- Unterschied zur Spende/ zum Almosen (*ṣadaqa*)- Vergleich zu Steuern/ Sozialversicherungen als Solidarvertrag in Gesellschaft und StaatWandel von Sitten und Bräuchenz. B. kultur- oder religionsspezifische Aspekte wie Essensvorschriften, Kleiderstil/-codes, Arbeitsbereiche, Gestaltung des Alltags, Koedukation, gesellschaftliche Umgangsregeln, die Todesstrafe | Das Glaubensbekenntnis in arabischen Schriftzeichen und Übersetzung vorlegenKalligraphisch unterschiedlich gestaltete AusformungenMindmap, ClusteringErster Teil: 112, 21:19-22.Zweiter Teil: 21:107, 9:128-129Hinweis auf Schreiberengel, Befragung im Grab, 99:7-8*Zur Vertiefung:* „Rechtschaffenheit (*al-birr*) ist der gute Charakter (*ḥusn al-khulūq*) und Sünde ist das, was dein Herz beunruhigt, und was du nicht möchtest, dass die Menschen es mitbekommen.“ (Muslim)*Allgemeiner didaktischer Hinweis zum Thema Rechenschaft vor Gott:*Eine Reflexion über die zentrale Bedeutung der Absicht einer Handlung führt zum einen zur Einsicht, dass wir nicht über den Wert einer Handlung anderer vor Gott urteilen können. Zum anderen erzieht sie zur Innerlichkeit im Glauben als essenziellen Wert neben der äußeren Einhaltung von Moral und Geboten. Ziel der Reflexion über die Verantwortung vor Gott ist die Konzentration auf die Rechenschaft eines jeden Individuums. Urteile über den Status der Mitmenschen stehen letztlich allein in Gottes Verfügung.Clustering, Mindmap2:177/264, 4:1, 7:26, 107:4-5,22:37Barmherzigkeit, Liebe gegenüber dem Nächsten, Brüderlichkeit, Goldene Regel, Gebote/Verbote,23:60, 103Vergleiche auch: 10 Gebote mit 2:177, 17:22-38, 47:19, 25:3, 7:180, 62:9, 24:2, 60:12, 5:38, 2:42, 20:13192:18, 70:24f, 9:11, 9:5, 23:1-11,9:6087:14*Zur Reflexion:*- Unterschiedliche Verständnisweisen von Moral und Ethik- Bleibt das Verständnis von Moral und Ethik immer gleich?- Unveränderliche ethische Grundsätze und von Raum, Zeit und Kultur abhängige Moralvorstellungen (z.B. goldene Regel, Todesstrafe, Heiratsalter) |
| 3.1.3 Gott und Seine Schöpfung (5) |
| Sinn und Gehalt des rituellen Gebetes (*ṣalā*), des Bittgebetes (*duʿāʾ*) und Lobpreises (*tasbīḥ*), die Form und Bedeutung einzelner Handlungsabläufe sowie den Stellenwert von islamischen Festen, Gemeinschaftsgebeten und Segenswünschen auf den Propheten Muhammad erschließen Propheten Muhammad erschließen | *Leitendes Motiv:* Die Absicht fürs GebetThematisieren der eigenen Erfahrungen mit dem rituellen Gebet und dem Bittgebet (Beobachtungen bei Familienmitgliedern, Verwandten, Bekannten, aber auch zu eigenen Gebeten)Allgemeine Bedeutung von Gebet: 31:17, 2:177Formen des Gebetes im Islam:- als Anbetung (*ṣalā*),- als Ansprache Gottes/ (persönliche) Rede (*duʿāʾ*)- als Vergegenwärtigung Gottes (*dhikr*)- als Lobpreis (*tasbīḥ*)Ablauf des rituellen Gebets mit bildlichen Darstellungen sowie deutschen und arabischen Bezeichnungen der PhasenSymbolische Bedeutungen der Haltungen im rituellen Gebet: Zuflucht in Gott, Demut, EhrerweisungBedeutung von Gebetswaschung, Gebetsort(en)/-räumen, Gebetsrichtung, Gebetszeiten und Anzahl der Gebete bzw. GebetseinheitenUnterschiede des Lobpreises (*tasbīh*) und der Vergegenwärtigung (*dhikr*) vom Bittgebet.Bittgebet für eine aktuelle Gegebenheit (gemeinsam) formulierenDie innere Anteilnahme am Gebet und Einstellung (*niyya*) als entscheidende Aspekte für die volle Entfaltung der Wirkung von GebetenRituelles Gebet als Moment des Innehaltens, in dem der Mensch seine Aufmerksamkeit von der weltlichen Hektik auf die wesentlichen Dinge lenken kannAnlässe und Stellenwert von Gemeinschaftsgebeten und Segenswünschen auf den Propheten | Gedanken-/Erfahrungsaustausch*Zur Reflexion:*13:15, 3:83, 41:11-122:186Mögliche Arbeitsaufträge:- Erarbeitung anhand einer Geschichte des Tagesablaufes eines Jugendlichen mit morgendlichem Gebet, Bittgebet vor der Klassenarbeit, Dankesgebet nach der Klassenarbeit, Abendgebet mit der Familie, gemeinsame Lobpreisung.- Erstellen eines eigenen Gebetsbuchs, in dem zwei Gebetseinheiten bildlich und mit den entsprechenden Gebeten und Begriffen erläutert werden.- Szenische Darstellung (evtl. mit Memory-Karten) der einzelnen Haltungen im Gebet.*Zur Reflexion:* Gebetsablauf beschreibt die arabische Schreibweise von Adam.Möglicher Arbeitsauftrag:- Zuordnung die einzelnen Gebetsarten und Erörterung deren mögliche körperliche und emotionale Wirkungen auf den Jugendlichen- Eigenes Bittgebet in Schön-schrift erstellen*Zur Reflexion*: Frage nach der Freiwilligkeit des Pflichtgebetes 40:60, 107:4-7, 2:45-46z. B. besonderer Wert des Gemeinschaftsgebetes, Freitagsgebet, Festgebete, Nennung (des Namens) des Propheten |
| 3.1.5 Gesellschaft und Geschichte (1), (2) |
| Elemente der muslimischen Lebensweisen und -stile in ihrer Umgebung und eigenen Erfahrungswelt wahrnehmen und mit Blick auf die heutigen Lebensumstände mit der Lebensweise der ersten Muslime vergleichenein Verständnis für Sinn und Bedeutung rituellen Handelns sowie religiöser Lebensweise und Perspektiven für ihre eigene Lebensart durch die Erarbeitung kulturspezifischer Traditionen und Gewohnheiten innerhalb ihrer muslimischen Gemeinschaft entwickeln und vor dem Hintergrund genuin islamischer Riten und Gebräuche reflektieren | *Leitendes Motiv:* Muslimische Lebensweisen und LebensstileSchülerinnen und Schüler erzählen von ihrer islamischen Erfahrungswelt wie z. B. Bekleidung, Feste, Symbole (Halbmond), Kunst (Kalligraphie)Beispielhafte Elemente der Lebeweise/Lebensumstände derersten Muslime und Vergleiche mit heute:- Prophetenmoschee in Medina als erste Moschee (*al- masdjid al-nabawī*): Wie sah die erste Moschee der Muslime aus?- Wie haben die ersten Muslime die islamischen Feste gefeiert? Wie feiere ich?- Wie wurde früher die Pilger- fahrt (Hadsch) vollzogen und wie gestaltet diese sich heute?Sammeln von Sitten und Bräuchen, die die Schüler prägen oder ihnen aus ihren Familien bekannt sind:- Versuch einer genaueren Lokalisierung der Herkunft wie z. B. geografische, soziale, zeitliche Hintergründe- Welche Zwecke verfolgen solche Praktiken?- Wo liegen ihre Ursprünge?- Welchen persönlichen Bezug haben die Schülerinnen und Schüler dazu?- Vergleich und Unterscheidung von Tradition und ReligionWelche thematisierten Sitten und Bräuche sind im engeren Sinne islamisch begründet, und welche eher kulturelle Tradition? (innerislamische Vielfalt)Wann sind Sitten wertvoll?Gibt es problematische Sitten? (z. B. Tötung eigener Kinder im alten Arabien, Beschneidung von Mädchen)Was kann passieren, wenn Menschen den ursprünglichen Zweck von Sitten und Traditionen vergessen und nur noch auf die Form achten?Spirituelle, ethische und soziale Zwecke religiöser RitenFasten im Ramadan:- Bedeutung des Monats Ramadan- Spirituelle Bedeutung des Fastens- Wann und wie wird gefastet?- Wer fastet?- Ab welchem Alter wird gefastet?- Wer ist vom Fasten ausgenommen?- Gibt es Regelungen für den Fall, dass das Fasten gebrochen wird bzw. gebrochen werden muss?- Ablauf eines Fastentages- Bedeutung von *laylat al-qadr*- *ʿĪd al-Fiṭr*Gemeinsames Feiern des *ʿĪd al- Fiṭr* | Bilder aus der hiesigen Lebenswelt, SymbolkartenMitbringen eines Gegenstandes von Zuhause, der in der Tradition der Familie eine Rolle spielt (z. B. Amulette)Mindmap, ClusteringHier soll es darum gehen unter- schiedliche Traditionen als Ausdruck innerislamischer kultureller Vielfalt zu verstehen, so dass die eigene kulturelle Erfahrung als eine von vielen erscheinen kann.einzelne Riten exemplarisch erarbeiten und einüben, GruppenarbeitVergleich mit anders-religiösen und nichtreligiösen Riten im LebensumfeldMögliche negative Auswirkungen:- Bewertung/Verurteilung des Anderen- Dogmatismus- Veräußerlichung der ReligionEine vertiefte Betrachtung einzelner Feste, Säulen des Islam oder besonderer Tage und Nächte im Islam und ihrer Bedeutung entsprechend des islamischen Kalenders ( ͑*Ῑd al-Adhḥā*, Ramadan, ͑*Ῑ d al-Fiṭr*) ist an dieser Stelle möglichBezug zu aktuellen Gegebenheiten in Gesellschaft und WeltMöglicher Arbeitsauftrag: Eigenen islamischen Kalender gestalten2:183-185, 97:1-5Möglicher Arbeitsauftrag: Darstellung eines (typischen) Fastentages mit der Familie*Zur Reflexion:*- Mit was für Besonderheiten und Schwierigkeiten ist das Fasten in einer nicht muslimischen Gesellschaft verbunden?- Fasten während der Ausbildung in Schule, Studium oder Beruf- Wie verhält es sich mit den Fastenzeiten in weit nördlich gelegenen Gebieten?- Fasten außerhalb des RamadansMögliche Aktivitäten: Einbeziehung der Schulgemeinschaft z. B. am *ʿĪd al-Fiṭr* durch Verteilen von Speisen in den Pausen |
| 3.1.5 Gesellschaft und Geschichte (8) |
| die Moschee als Gebets- und Begegnungsstätte der Muslime entdecken, Arbeitsfelder ausgewählter muslimischer Einrichtungen und Hilfsorganisationen erfassen, anhand dessen ein Bewusstseinfür Pluralität innerhalb der Glaubensgemeinschaft sowie einen respektvollen und toleranten Umgang damit entfalten, eigene Mitwirkungsmöglichkeiten diskutieren und sich selbst als einen Teil der Umma entdecken | *Leitende Frage:* Die Moschee - nur ein Gotteshaus?Recherche:- Moscheen in unserem Umfeld, Wie sind sie gestaltet? (z. B. Minbar, Minarett)- Welche Dienste bieten die Moscheen an? (z. B. Freitagsgebet, Koranunterricht, Jugendarbeit, Seelsorge)- Warum bevorzugen Muslime oft unterschiedliche Moscheen? Was macht die jeweilige Gemeinde aus? (z. B. Sprache)- Was für Hilfsgemeinschaften gibt es?Fragen zur Moschee:- Wie stehe ich zu Moscheen? Was weiß ich über sie?- Wie stelle ich mir die ideale Moschee vor?- Was müsste sich ändern, um dieses Ideal zu realisieren?- Könnte ich mir eine Mitwirkung in einer Moscheegemeinde vorstellen?Reflexionsfragen:- Wieso einigen sich die Muslime nicht auf eine einzige Moscheengemeinschaft?- Wie gut repräsentieren Moscheen die Muslime?- Was würde dem Islam ohne Moschee fehlen?Formen von islamischen Glaubensgemeinschaften außerhalb der MoscheeVielfalt als Stärke des Islam | Moscheeführung*Zur Reflexion:*- Was gefällt mir an dieser Moschee?- Bedeutung des Gebetsrufs, der Minbar usw.- Geschichte der ersten Moschee und des ersten Muezzins in Medina (Bilāl)- Moscheen weltweit- Zur Reflexion: das Minarett als Bauelement*Zur Reflexion:* 49:10*Zur Vertiefung:*Historische und zeitgenössische Vielfalt des Islam5:48, 30:22, 49:13, 3:103Stichwort: Einheit in Vielfalt |
| 3.1.3 Gott und Seine Schöpfung (6) |
| aufzeigen, dass jeder Mensch als Geschöpf Gottes geliebt werden sollte und Respekt den würdigen Umgang der Menschen miteinander prägt und daraus die religiöse Verpflichtung zu ethisch-moralischem Verhalten als Grundlage für ein soziales Miteinander ableiten | *Leitendes Motiv:* Wir sind alle Kinder Adams!„Die Menschen sind entweder deine Glaubensbrüder, oder sie sind deine Gleichen als Geschöpf Gottes.“ (Ausspruch von ʿAlī Ibn Abī Ṭālib)Der Glaube eint die Muslime religiös. Das gemeinsame Menschsein eint die Menschen über alle Glaubensgrenzen hinweg moralisch. Beides ist wichtig und ergänzt sich.Gott hat alle Adamskinder geehrt (17:70), woraus gefolgert werden kann, dass jeder Mensch ein an-geborenes Recht auf eine würdige Behandlung hat.Was bedeutet das für das Zusammenleben der Menschen?*Zur Reflexion:*In was für eine Welt könnten wir heute leben, wenn jeder Mensch das Recht eines jeden anderen achten würde, auch wenn er ihn nicht kennt oder wenig Gemeinsamkeiten mit ihm hat? | Vergleiche auch 17:84, 95:4Rückgriff auf die Geschichte Adams, 4:1*Allgemeine didaktische Hinweise zum Umgang mit den Passagen des Korans, die gegenüber Nichtmuslimen einen abgrenzenden Charakter haben:*Eine Erlaubnis von Freundschaften mit friedlich gesonnen Nichtmuslimen ist auch in den medinensischen Suren nachweisbar (60:8-9, 5:5), ebenso Aufforderungen zum ethischen Umgang mit allen Nichtmuslimen. Die praktischen Abgrenzungspassagen an anderen Stellen erweisen sich bei genauerer Analyse in der Regel als an Bedingungen geknüpft, sind also nicht verallgemeinerbar. Diese Passagen eignen sich heute vor allem dazu, um im Umkehrschluss abzuleiten, welche kritisierten Haltungen der Muslim selbst nicht einnehmen sollte.Solche Passagen sollten im Unterricht nur aufgegriffen werden, wenn die Lehrkraft imstande ist sie gründlich und kontextualisierend behandeln zu können. Nur so ist gesichert, dass der Koran bei all seinen verschiedenen Diskurssträngen in seinem textuellen und historischen Kontext richtig verstanden wird. Didaktisch entscheidend ist das Durchdringen der elementaren koranischen Botschaft, nämlich, dass die grundlegende humane Ethik des Muslims auch bei unüberbrückbaren Glaubensdifferenzen nicht an Glaubensgrenzen Halt macht, sondern universell ist.5:48 |

|  |
| --- |
| Begegnung und Umgang mit dem Koranca.6 Std. |
| Die Schülerinnen und Schüler sprechen über ihre eigenen Erfahrungen und Berührpunkte mit dem Koran, erfahren von seiner Bedeutung und Ausstrahlung und begreifen ihn als das erste religiöse Referenzwerk der Muslime für Glaube und Praxis. Mit Blick auf ihr eigenes Leben und Lebensumfeld reflektieren sie über den Gebrauch und die Bedeutung des Korans im Leben der Muslime und erfassen dessen zentrale Themen. Sie beachten dabei die je eigene Umgangsweise und Beziehung zum Koran und üben auf diese Weise Respekt und Achtung vor dem individuellen Habitus ihrer Mitschülerinnen und Mitschüler. Darüber hinaus erfassen sie die Entstehungsgeschichte und Kodifizierung des Korans und unterscheiden das koranische Wort Gottes von der Überlieferung der Gepflogenheiten des Propheten sowie dem außerkoranischen Wort Gottes. |
| Prozessbezogene Kompetenzen | Inhaltsbezogene Kompetenzen | Konkretisierung,Vorgehen im Unterricht | Ergänzende Hinweise, Arbeitsmittel, Organisation, Verweise |
| Die Schülerinnen und Schüler können |
| 2.1 Wahrnehmungs- und Darstellungskompetenz*:*2. über praktische wie theoretische Grundlagen einer islamischen Lebenseinstellung in Vergangenheit und Gegenwart Auskunft geben2.2 Deutungskompetenz*1.* religiöse Motive und Elemente sowie religiöse Ausdrucksformen oder ästhetische, geistige und spirituelle Dimensionen von Religion erleben, deren Bedeutung erfassen und erläutern sowie reflektieren, die Sprache des Korans deuten, mediale und künstlerische Umsetzungen religiöser Motive in ihrer Eigenart identifizieren, auf die islamische Glaubensvorstellung hin überprüfen und einordnen2. Besonderheiten rituell bedeutsamer Situationen erläutern, religiöse Aspekte in ihrem Lebensumfeld systematisieren und analysieren, islamische mit anders religiösen und nichtreligiösen Positionen und Fragestellungen vergleichen sowie deskriptive und normative Aussagen unterscheiden2.4 Dialog- und Sozialkompetenz1. sich in Offenheit und Respekt mit Ideen, Meinungen und Lebensweisen anderer auseinandersetzen, anderen Menschen mit Wertschätzung, Achtsamkeit und Sensibilität begegnen, sich in Gedanken, Gefühle, Sicht- und Verhaltensweisen anderer hinein-versetzen und deren Erfahrungen in Bezug zum eigenen Standpunkt bringen2. über den islamischen Glauben Auskunft geben, eigene Gedanken, Gefühle und Sichtweisen zum Ausdruck bringen und begründet einen eigenen Standpunkt vertreten, mit anderen Standpunkten vergleichen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede wahrnehmen, eigene sowie andere Sichtweisen kritisch reflektieren und eigene Positionen weiterentwickeln2.5 Gestaltungs- und Handlungskompetenz3. anders religiöse und nichtreligiöse Ausdrucksformen aufzeigen, mit islamisch geprägten vergleichen, im Alltag mit der Vielfalt umgehen und religiös relevante Ausdrucksformen und Standpunkte ästhetisch, künstlerisch, medial sowie adressatenbezogen zum Einsatz bringen2.6 Methodenkompetenz1. unterschiedliche methodische Zugänge des Verstehens wie Reflektieren, Fragenstellen, Hinterfragen, Sich-Einfühlen, Zuhören, Erfahren, Erzählen in beispielhaften Kontexten entfalten und sachgerecht anwenden | 3.1.2 Koran und islamische Quellen (2) |
| sich über eigene Erfahrungen mit dem Koran austauschen, zentrale thematische Aspekte des Korans exemplarisch erläutern und in Beziehung zueinander setzen | *Leitendes Motiv:* Der Koran inmitten im LebenBeschreibung eigener Erfahrungen, Begegnungen, Gefühle, Erlebnisse und der eigenen Beziehung zum Koran im Alltag- Was bedeutet der Koran für mich?- Welche Rolle spielt der Koran in meinem Leben?Zu welchen Gelegenheiten wird aus dem Koran gelesen oder kommen Verse des Korans zum Einsatz?- im Gebet- vor/nach dem Essen- vor dem Schlafengehen- bei besonderen Gelegenheiten wie Feste, Unterricht, BegräbnisWo und wie setzen die Schülerinnen und Schüler selbst den Koran ein?Individuelle Kenntnisse über den Koran:Was meinst du, was steht im Koran?Was teilt Gott den Menschen mit? Welche Themen sind dem Koran wichtig für den Menschen?Zentrale Themen und Dimensionen des Korans:- Gedanke der Einheit Gottes (*tawḥīd*)- Propheten- Schöpfung- Glaube an das Jenseits- Rechtleitung für den Menschen- ethische Prinzipien wie Gerechtigkeit und BarmherzigkeitReflexion über den inneren Zusammenhang des Korans bzw. die Beziehung der einzelnen Themen des Korans zueinander | Gedanken-/Erfahrungsaustauch, wobei es vorkommen kann, dass einige Schülerinnen und Schüler keinerlei eigene Erfahrungen mit dem Koran mitbringenEinzelarbeit/Partnerarbeit und Sammeln der Ergebnisse (z.B. Mindmap, Clustering)KlassengesprächBrainstormingErarbeitung der Themen anhand ausgewählter Texte in Einzelarbeit/PartnerarbeitAbgleich der Ergebnisse mit Brainstorming*Hinweis:*Möglich ist, dass einige Schülerinnen oder Schüler den Koran als eine Art „Gesetzesbuch“ sehen. Ziel sollte es sein, zu verdeutlich, dass der Koran wesentlich mehr ist (z. B. Gebet, Einladung zum Nachdenken, Berichte über Gottes Schöpfung und Propheten, Ratschlag)Mindmap112, 28:88, 39:65, 42:11, 59:23-2421z.B. 1:2, 2:117, 36:82, 40:682:4/2012:18516:90, 49:9, 21:107„Gewiss werden die Gerechten vor Allah auf Thronen von Licht sitzen: Es sind diejenigen, die gerecht entscheiden und Gerechtigkeit üben in den Angelegenheiten ihrer Familien und in den Angelegenheiten, für die sie Verantwortung tragen.“, „Es gibt drei Arten von Bewohnern des Paradieses: ein gerechter Herrscher, der erfolgreich ist, ein Barmherziger, der mit jedem Verwandten und Muslim mitfühlt, und ein Tugendhafter, ein Enthaltsamer, der Familie hat.“ (al-Bukhārī), “Wer nicht barmherzig ist, der findet auch kein Erbarmen“ (Muslim), „Den Barmherzigen ist Allah barmherzig, seid barmherzig gegenüber denen, die auf Erden sind, dann sind auch die im Himmel euch gegenüber barmherzig.“ (Abū Dāwūd) |
| 3.1.2 Koran und islamische Quellen (1), (4) |
| die Rezitation des Korans wahrnehmen, seinen Charakter als direkte göttliche Zuwendung und Mitteilung an den Menschen erfassen, die Verse des Korans, Naturphänomene und die Natur selbst als Zeichen Gottes (āyāt) deuten sowie erschließen, dass die Worte Gottes im Koran demPropheten durch Offenbarungen zuteilwurden und der Koran auf Arabisch geoffenbart worden istin Grundzügen die Entstehungs-geschichte, die Bedeutung, den Gebrauch und Regeln des Umgangs mit dem Koran als heiliger Schrift des Islam herausarbeiten und seinen zentralen Stellenwert im Islam tiefergehend begründen | *Leitendes Motiv:* Der Koran und die Zeichen GottesBedeutung und Stellenwert des Korans:- wörtlich (*al-qurʾān* z. B. als Lesung)- äußere Form (z. B. Suren, Verse)- Gehalt- persönliche Bedeutung- Rolle und Funktion des Korans im Leben oder Bewusstsein der Schülerinnen und Schüler- Allgemeine Funktion des KoransDer Koran als direkte göttliche Zuwendung:- Was meint göttliche Zuwendung? Und warum direkte göttliche Zuwendung?- An wen wendet sich der Ko ran?- Wer spricht im Koran?- In welcher Sprache wurde er offenbart?- Wem wurde er offenbart?- Wer war außer Gott noch im Spiel?- Was heißt Offenbarung über-haupt?Koran als Zeichen Gottes:- Rückgriff auf die Schöpfung als Zeichen Gottes- Bedeutung des Begriffes āyāt- āyāt im KoranUmgang mit dem Koran: Erfahrungen und BegründungenSymbolische Bedeutung der respektvollen Umgangsweisen mit dem KoranDie Entstehungsgeschichte des Korans von der Offenbarung zur Verschriftlichung:- Was sind Offenbarungen? (Mitteilungen Gottes)- Schrittweise Offenbarung durch den Erzengel Gabriel- Bedeutung von *lailat al-qadr* im Leben des Propheten Mu-hammad und für die Muslime heute (Nacht der Offenbarung/des Schicksals), 97- Das schriftliche Festhalten auf z. B. Leder, Holz, Stein, Knochen durch Schreiber zu Zeiten des Propheten- Auswendiglernen durch Prophetengefährten und Rezitation in Gottesdiensten- Die erste Sammlung des Korans als Buch erst nach dem Tod des Propheten- Unterschiedliche Lesarten, bis heute erhaltene Lesearten- Das erste Koranexemplar verbleibt bei der Prophetenwitwe Ḥafṣa- Abschriften davon zu Zeiten des Prophetengefährten und dritten Kalifen ʿUthmān, die in die islamische Welt verschickt wurden- die wohlverwahrte Tafel (*al- awḥ al-maḥfūz*)- Unnachahmlich- und Veränderbarkeit des KoranUnterscheidung von Hadith als Überlieferung über die Worte, Taten, Handlungen und Billigungen des Propheten Muhammads und vom Koran als das von ihm empfangene Wort Gottes*Zur Vertiefung: ḥadīth qudsī* | Begriffe *al-qurʾān, muṣḥaf*Der Koran als vollkommenes Buch, 2:2*Hinweis:*Auch hier kann es sein, dass der Koran im Leben einzelner Schülerinnen und Schüler (noch) keine Rolle spielt.Einzelarbeit/Partnerarbeitz. B. als Richtschnur 13:37, Ermahnung 15:9, Führung 72:13, Weisheit 17:39, Heilung 10:572:99, 32:2, 20:2-4, 40:2Gedanken- /Erfahrungsaustauscheigene Koranexemplare (freiwillig) mitbringen und den Umgang damit vorstellenAus Respekt eines Jeden sollte nur dieser selbst über sein Koranexemplar verfügen.*Hinweis:*Nicht alle Schülerinnen und Schüler besitzen einen (eigenen) Koran.Als Einstieg eignet sich die Geschichte zu *lailat al-qadr.* Dabei sollten folgende Aspekte näher betrachtet werden:- die körperlichen und psychischen Erfahrungen des Propheten mit der ersten Offenbarung- der anfängliche Zweifel des Propheten an sich und Zuflucht und Trost bei seiner Frau Khadīdja- zwei bis drei Jahre Wartezeit, bis der Prophet eine weitere Offenbarung bekam und zu predigen begannZum weiteren Vorgehen: Texte/ Arbeitsblätter zu Entstehungsgeschichte des Korans, Ergebnissicherung im Mindmap*Zur Reflexion:*- Wieso wurde der Koran zu- nächst mündlich überliefert? Welchen Vorteil hatte die mündliche Überlieferung vor der schriftlichen?- Der Koran ist für Muslime das Wort Gottes. Wer hat den Ko- ran aber aufgeschrieben?- Ist der Koran als Buch an uns Menschen herabgesandt worden? Wer hat den Koran in seine heutige Form und Anordnung gebracht? Vergleiche hierzu z. B. 39:1, 40:2, 41:2, 75:17, 25:32- Warum ist der Koran auf Arabisch verfasst? Versteht Gott nur Arabisch? 13:37, 12:2, 41:44, 43:3- Woher weiß man, dass der Koran vollständig bzw. authentisch ist? 2:2, 10:38, 15:9 (evtl. Vergleich zur Bibel und den Apokryphen)- Was ist das Selbstverständnis des Korans? 4:170, 2:23- Gibt es Widersprüchliches im  Koran? 4:83Sprachliche, stilistische und inhaltliche Unterschiede exemplarisch herausarbeiten |

Islamische Religion sunnitischer Prägung – Klasse 6

|  |
| --- |
| Dimensionen des Glaubensca. 8 Std. |
| Die Schülerinnen und Schüler erhalten Impulse für den Glauben an Gott und Seine Barmherzigkeit durch die Auseinandersetzung mit der Lebensgeschichte des Propheten Yūsuf. Sie vergegenwärtigen sich die stete Präsenz Gottes, entdecken Dimension und Bedeutung von Gottvertrauen und die ihm innewohnende gestalterische Kraft als Hilfe, mit Schwierigkeiten und Leid aber auch mit Glück und positiven Erlebnissen im Leben umzugehen. Sie begreifen Familie und Geschwisterlichkeit als elementare Bestandteile menschlicher Existenz und entfalten dadurch ein Bewusstsein und Verständnis für die Bedeutung von Vergebung, Freundschaft sowie Dialogbereitschaft als Grundlage für ein friedliches und menschliches Miteinander. Durch die zusätzliche Betrachtung der Glaubenssätze des Islam leiten die Schülerinnen und Schüler die Rechenschaftspflicht des Menschen für seine Absichten und sein Handeln vor Gott und die Notwendigkeit ethischen Verhaltens in dieser Welt ab. Auf diese Weise befassen sie sich mit den Grundlagen allgemein menschlicher und islamischer Ethik und der praktischen Dimension des Glaubens. Mit Hilfe der Reflexion über die eigene Beziehung zu Gott und der inneren Dimension von Glauben als spirituelle Erfahrung und Herzensangelegenheit vertiefen die Schülerinnen und Schüler ihr Verständnis von Glauben und religiösem Leben und erfahren so, dass eine stete und lebenslange innere Auseinandersetzung mit der Frage nach Gott, mit dem eigenen Denken und Handeln und mit der eigenen Spiritualität zum Glauben dazugehört. |
| Prozessbezogene Kompetenzen | Inhaltsbezogene Kompetenzen | Konkretisierung,Vorgehen im Unterricht | Ergänzende Hinweise, Arbeitsmittel, Organisation, Verweise |
| Die Schülerinnen und Schüler können |
| 2.1 Wahrnehmungs- und Darstellungskompetenz2. über praktische wie theoretische Grundlagen einer islamischen Lebenseinstellung in Vergangenheit und Gegenwart Auskunft geben3. religiöse Themen und Inhalte benennen, Inhalte zentraler Textstellen aus Koran und Hadithen darlegen, Grundformen religiöser Sprache und Praxis und fachbezogene Begriffe bestimmen und theologisch einordnen2.2 Deutungskompetenz 1. religiöse Motive und Elemente sowie religiöse Ausdrucksformen oder ästhetische, geistige und spirituelle Dimensionen von Religion erleben, deren Bedeutung erfassen und erläutern sowie reflektieren, die Sprache des Korans deuten, mediale und künstlerische Umsetzungen religiöser Motive in ihrer Eigenart identifizieren, auf die islamische Glaubensvorstellung hin überprüfen und einordnen2. Besonderheiten rituell bedeutsamer Situationen erläutern, religiöse Aspekte in ihrem Lebensumfeld systematisieren und analysieren, islamische mit anders religiösen und nichtreligiösen Positionen und Fragestellungen vergleichen sowie deskriptive und normative Aussagen unterscheiden3. aktuelle Fragestellungen und Herausforderungen erfassen und auf die Lehren des Korans und der Sunna beziehen4. die eigene Lebenssituation mit Blick auf die Lebens- und Wirkungsweise bedeutender Gestalten der islamischen Geschichte und Überlieferung interpretieren, islamische Prinzipien erklären, in diskursiven Situationen einbringen und dabei unterschiedliche Deutungen und Lösungsansätze mit Blick auf die Wahrheitsfrage ein-beziehen2.3 Urteilskompetenz 1. Situationen ethischer und religiöser Grunderfahrungen, ethische und religiöskulturelle Diskussionen sowie theologische Diskurse in ihren Grundzügen nachvollziehen, sich damit auseinandersetzen, eigene Fragestellungen daraus entwickeln, argumentativ begründet eine eigene Position ein- nehmen und vertreten2. ihr eigenes religiöses Selbstkonzept in Ansätzen formulieren und zu Koran und Sunna in Beziehung setzen sowie die Bedeutung des Glaubens für die eigene Lebensorientierung erörtern5. lebensförderliche und lebensfeindliche Erscheinungsformen von Religion, Denk- und Handlungsmustern unterscheiden und beurteilen sowie Modelle ethischer Urteilsbildung bewerten und beispielhaft anwenden2.4 Dialog- und Sozialkompetenz1. sich in Offenheit und Respekt mit Ideen, Meinungen und Lebensweisen anderer auseinandersetzen, anderen Menschen mit Wertschätzung, Achtsamkeit und Sensibilität begegnen, sich in Gedanken, Gefühle, Sicht- und Verhaltensweisen anderer hineinversetzen und deren Erfahrungen in Bezug zum eigenen Standpunkt bringen2. über den islamischen Glauben Auskunft geben, eigene Gedanken, Gefühle und Sichtweisen zum Ausdruck bringen und begründet einen eigenen Standpunkt vertreten, mit anderen Standpunkten vergleichen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede wahrnehmen, eigene sowie andere Sichtweisen kritisch reflektieren und eigene Positionen weiterentwickeln3. mit anderen verantwortungsbewusst umgehen sowie Konflikte respektvoll, friedlich und konstruktiv austragen2.5 Gestaltungs- und Handlungskompetenz 2. mit ethisch-religiösen Denk- und Handlungsformen sinnvoll und sachgerecht umgehen, an diesen erprobend teilnehmen und ihre Erfahrungen reflektieren3. anders religiöse und nichtreligiöse Ausdrucksformen aufzeigen, mit islamisch geprägten vergleichen, im Alltag mit der Vielfalt umgehen und religiös relevante Ausdrucksformen und Standpunkte ästhetisch, künstlerisch, medial sowie adressatenbezogen zum Einsatz bringen2.6 Methodenkompetenz 1. unterschiedliche methodische Zugänge des Verstehens wie Reflektieren, Fragenstellen, Hinterfragen, Sich-Einfühlen, Zuhören, Erfahren, Erzählen in beispielhaften Kontexten entfalten und sachgerecht anwenden | 3.1.1 Mensch-Glaube-Ethik (6) |
| die mögliche Relevanz und das Gestaltungspotenzial desGlaubens für das eigene Leben beschreiben, am Beispiel des Propheten Yūsuf Glaube und Gottvertrauen als elementare Sinnhorizonte für alle Menschen erschließen sowie erfassen, dass die lebenslange Auseinandersetzung mit existenziellen Fragestellungen zum menschlichen Dasein gehört | *Leitendes Motiv:* Gott kann man immer vertrauen!Bedeutung von Glauben und Gottvertrauen:- Lesen oder Erzählen der Lebensgeschichte von Yūsuf, z. B. Sure 12- Traum Yūsufs, 12:4-5- Herausarbeiten der einzelnen Geschehnisse und Phasen im Leben Yūsufs- Yūsuf und Sulaika- Rolle der Brüder- Rolle Yaʿqūbs- Deuten der Erlebnisse im Sin- ne von Glauben und Gottvertrauen, Auseinandersetzung mit den Schwierigkeiten des Lebens und mit Leid, Gerechtigkeit Gottes, Liebe und Barmherzigkeit (u. a. Gottes, in der Familie), VergebungLehren aus der Geschichte Yūsufs: Hilfe zur Lebensbewältigung wie z. B. das An- nehmen einer jeden Situation, die lebenslange Auseinandersetzung mit existenziellen Fragen des menschlichen Daseins wie z. B. Ungerechtigkeit, Tod, Krankheit und Krieg, Vertrauen auf ein glückliches Ende, den eigenen Weg gehen- Fragen an das Gottvertrauen: Was braucht es für (Gott-) Vertrauen? Wann wird Vertrauen zum Glauben? Ist Gott immer da? Worin zeigt sich die stete Präsenz Gottes? Kann man sich auf Gott verlassen? Was unterscheidet das Vertrauen auf Gott vom Vertrauen auf Menschen? | Bedeutung von Erzählen und Zuhören sowie anderer Methoden des VerstehensKlärung der Begriffe Eifersucht, NeidNachspielen besonderer Ereignisseder Lebensgeschichte Yūsufs/szenische Darstellung, Plakatgeschichte in GruppenarbeitZusätzliche Betrachtung von z. B. Episoden aus den Lebensgeschichten Ibrāhīms (Vertrauen auf Gott, die Geschichte von Hilfe der Ameise, Beziehung zwischen Sarah und Hādjar und Aussetzung Hādjars und Ibrahīm) und Yūnus (Bedeutung von Vertrauen auf Gott und Geduld)Erfahrungsaustausch wie z.B. Eifersucht/Neid unter Geschwistern, Momente des Vertrauens auf Gott, Hoffnung, Überwindung von Schwierigkeit, ausgleichende Gerechtigkeit, Umgang mit Krankheit, Tod, Krieg*Zur Reflexion:* Mobbing Vergleich der Geschichte Yūsufs mit den Erzählungen im Juden- und Christentum z. B. Darstellung YaʿqūbsZusammenhang von Glaube undHoffnung*Zur Vertiefung:*Yūsuf und Sulaika (Urbild für Liebesgeschichten) |
| 3.1.1. Mensch-Glaube-Ethik (4), (5), (7) |
| am Beispiel des Propheten Yūsuf Konfliktpotenziale in Familie und Gesellschaft mit ihrem alltäglichen Leben in Beziehung setzen und anhand des Lebensweges anderer Propheten weitere Hinweise für ein friedliches Miteinander und Vergebung erarbeitendie Wichtigkeit und den Anspruch auf Geschwisterlichkeit im Islam begründen und durch das Beispiel des Propheten Muhammad Impulse für ein Bewusstsein für Freundschaft sowie ein Verständnis für seine tiefe Dimension ableitenaus den Glaubenssätzen des Islam die Rechenschaftspflicht des Menschen für seine Absichten und sein Handeln vor Gott ableiten und darauf aufbauend die Notwendigkeit ethischen Verhaltens begründen | *Leitendes Motiv:* Glauben – was heißt das eigentlich?Umgang mit anderen/Miteinander als Folge des Glaubens an Gott: Bedeutung von- Familie- Gemeinschaft, auch Verantwortung und Fürsorge- Geschwisterlichkeit- Freundschaft- Vergebung- Konfliktlösung und Dialogbereitschaft- Friedeveranschaulicht an Episoden aus dem Leben der ProphetenGlaubenssätze des Islam: Der Glaube an- den einen und einzigen Schöpfergott (Allah)- die Engel (*al-malāika*)- die göttlichen Offenbarun-gen/Bücher (*al-kutub*)- die Gesandten (*al-rusūl*)- an den jüngsten Tag und die Auferstehung (*yawm al-ākhira*)- die (Vorher-)Bestimmung (*al- qadar*) | *Hinweis:*Diese drei Teilkompetenzen können in zwei Doppelstunden erarbeitet werden, da von Teilkompetenz3.1.1 (7) lediglich die Glaubenssätze des Islam behandelt werden. Die Bearbeitung des weiteren Teils der Teilkompetenz erfolgte bereits in Klasse 5 im Bereich Menschsein – Muslimsein.Gruppenarbeit mit Plakat, Clustering6:151, 17:23„Jeder von euch ist ein Hüter, und verantwortlich für seine Herde […].“(al-Bukhārī, Muslim)„Die Gläubigen sind wie ein Gebäude. Einer stützt den anderen.“ (al-Bukhārī, Muslim)49:10, „Das Gleichnis der Über-zeugten (*Muʿminīn*) in ihrer gegenseitigen Freundschaft und Barmherzigkeit sowie ihrem Mitgefühl füreinander ist wie der Körper eines Menschen: Wenn ein Glied leidet, so leidet der ganze Körper an Schlaflosigkeit und Fieber.“, „Keiner von euch ist vollkommen gläubig (*Muʿmin*), bis er für seinen Bruder wünscht, was er für sich selbst wünscht.“ (al-Bukhārī, Muslim)Ibrahīm als „Freund Gottes“ 4:125 *Zur Vertiefung*:Beziehung des Propheten Muhammad zu Abū Bakr (z. B. 9:40) und zu ʿAlī24:2229:46, 3:64, 49:13, 16:125, 2:28516:125, 2.256, 17:70, 29:46, 3:642:193, 10:25, 60:7-8, Begriff Islam, islamischer FriedensgrußVersöhnung Yūsufs mit seinen Brüdern, Zusammenleben der Muslime aus Mekka und der medinensischen anṣār, Urkunde von Medina, Liebe und Barmherzigkeit ʿĪsās2:255 (*āyat al-kursī*) und 2:285 (*āmana al-rasūl*)Stationenlernen, Memorykarten |
| 3.1.2 Koran und islamische Quellen (8), 3.1.3 Gott und Seine Schöpfung (8) |
| die immerwährende intensive Auseinandersetzung der Muslime mit der inneren Dimension von Religion, das Verständnis von Religion (*al-dīn*) als Herzensangelegenheit und verschiedene Formen des *dhikr* erarbeiten sowie es als Ausdruck einer persönlichen Beziehung zu Gott oder als Werkzeug deuten, die stete Anwesenheit Gottes zu erfassenden Stellenwert von Spiritualität und die Bedeutung der inneren Dimension religiöser Praxis darlegen | *Leitendes Motiv:* Religion – eine Frage des HerzensWelche Beziehung haben die Schülerinnen und Schüler zu Gott? Wie lässt sich diese beschreiben?Was verstehen die Schülerinnen und Schüler unter Religion und was bedeutet ihnen ihre Religion?Begriff SpiritualitätStellenwert von Spiritualität:- spirituelle Erfahrung/innere Dimension in religiöser Alltagspraxis- Träume und Visionen- Engel in der Alltagswahrnehmung- Segen (*baraka*)- Bedeutung/Stellenwert von Spiritualität im eigenen LebenReligion als Herzensangelegenheit:- Herz als Entscheidungsort- Religiöse Gefühle und „Gefühl in der Religion“ | *Hinweis:*Diese Teilkompetenzen können in einer Doppelstunde erarbeitet wer- den, da verschiedene Formen des *dhikrs* und seine Deutung als Aus- druck einer persönlichen Beziehung zu Gott oder als Werkzeug, die stete Anwesenheit Gottes zu erfassen, erst im Bereich Koran und die Beziehung zu Gott in vertiefender Weise behandelt wird.Erfahrungsaustausch Placemat, ClusteringBrainstorming, DefinitionErleben durch gemeinsames Singen, Rezitieren, Meditieren unterschiedliche Formen des *dhikr*, Wahrnehmen, SchweigenHinweis auf klassische islamische TraumdeutungVergleiche z. B. Geschichte von YunūsErfahrungsaustausch„Und Wābiṣa ibn Maʿbad berichtete, dass er zum Gesandten Gottes kam und dieser sagte: „Du bist gekommen, um nach Rechtschaffenheit zu fragen?“ Ich sagte: „Ja!“ Er sagte: „Befrage dein Herz! Rechtschaffenheit ist das, was die Seele beruhigt und das Herz beruhigt. Und Sünde ist das, was die Seele beunruhigt und in der Brust hin und her schwankt, obwohl dir die Menschen darin ihre Meinung geben (und es gutheißen).“ (Ibn Ḥanbal/ad-Dārimi);Von religiösen „Herzensentscheidungen“/Gefühlen berichtenVergleiche auch herausragende Beispiele z. B. von religiös motivierter Zivilcourage |

|  |
| --- |
| Entwicklung der muslimischen Gemeinschaft und des Zusammenlebensca. 16 Std. |
| Die Schülerinnen und Schülern betrachten die Entstehung der muslimischen Gemeinschaft unter den Bedingungen zu Lebzeiten des Propheten in Mekka und Medina sowie den Wandel der Inhalte der koranischen Offenbarung in diesen beiden Phasen. Sie erfahren von der Auswanderung der Muslime nach Yathrib und ihrer Bedeutung sowie von der Urkunde von Medina, die zu einem bleibenden Dokument des islamischen Ideals einer vertraglich gesicherten Regelung des friedlichen Zusammenlebens unterschiedlicher Glaubensrichtungen und des gesellschaftlichen Pluralismus wurde. Der Tod des Propheten bedeutete einen großen Verlust für die Gemeinschaft der Muslime. Die Folgezeit ist geprägt von der Zeit der ersten vier Kalifen, der Entstehung der Schia und den großen islamischen Dynastien, die innerhalb kurzer Zeit die religiöse und politische Landkarte auf mehreren Kontinenten dauerhaft veränderten. Die Schülerinnen und Schüler lernen darüber hinaus verschiedene Aspekte des Begriffs der Umma kennen und können sich innerhalb der Umma als Glaubensgemeinschaft der Muslime einordnen. |
| Prozessbezogene Kompetenzen | Inhaltsbezogene Kompetenzen | Konkretisierung,Vorgehen im Unterricht | Ergänzende Hinweise, Arbeitsmittel, Organisation, Verweise |
| Die Schülerinnen und Schüler können |
| 2.1 Wahrnehmungs- und Darstellungskompetenz2. über praktische wie theoretische Grundlagen einer islamischen Lebenseinstellung in Vergangenheit und Gegenwart Auskunft geben3. religiöse Themen und Inhalte benennen, Inhalte zentraler Textstellen aus Koran und Hadithen darlegen, Grundformen religiöser Sprache und Praxis und fachbezogene Begriffe bestimmen und theologisch einordnen2.2 Deutungskompetenz 2. Besonderheiten rituell bedeutsamer Situationen erläutern, religiöseAspekte in ihrem Lebensumfeld systematisieren und analysieren, islamische mit anders religiösen und nichtreligiösen Positionen und Fragestellungen vergleichen sowie deskriptive und normative Aussagen unterscheiden4. die eigene Lebenssituation mit Blick auf die Lebens- und Wirkungsweise bedeutender Gestalten der islamischen Geschichte und Überlieferung interpretieren, islamische Prinzipien erklären, in diskursiven Situationen einbringen und dabei unterschiedliche Deutungen und Lösungsansätze mit Blick auf die Wahrheitsfrage einbeziehen2.3 Urteilskompetenz 3. den Einfluss von analogen und digitalen Medien auf die Konstruktion sozialer Wirklichkeit kritisch reflektieren4. lebensförderliche und lebens-feindliche Erscheinungsformen von Religion, Denk- und Handlungsmustern unterscheiden und beurteilen sowie Modelle ethischer Urteilsbildung bewerten und beispielhaft anwenden2.4 Dialog- und Sozialkompetenz 1. sichinOffenheitundRespekt mit Ideen, Meinungen und Lebensweisen anderer auseinandersetzen, anderen Menschen mit Wertschätzung, Achtsamkeit und Sensibilität begegnen, sich in Gedanken, Gefühle, Sicht- und Verhaltensweisen anderer hineinversetzen und deren Erfahrungen in Bezug zum eigenen Standpunkt bringen2. über den islamischen Glauben Auskunft geben, eigene Gedanken, Gefühle und Sichtweisen zum Ausdruck bringen und begründet einen eigenen Standpunkt vertreten, mit anderen Standpunkten vergleichen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede wahrnehmen, eigene sowie andere Sichtweisen kritisch reflektieren und eigene Positionen weiterentwickeln2.5 Gestaltungs- und Handlungskompetenz 2. mit ethisch-religiösen Denk- und Handlungsformen sinnvoll und sachgerecht umgehen, an diesen erprobend teilnehmen und ihre Erfahrungen reflektieren2.6 Methodenkompetenz2. zwischen methodisch unterschiedlichen Zugängen zum Islam als Religion und Lebensweise unterscheiden und diesen Perspektivenwechsel kategorial zuordnen | 3.1.5 Gesellschaft und Geschichte (4) |
| aus dem Beispiel der Auswanderung (Hidschra/*hidjra*) des Propheten und der ersten Muslime von Mekka nach Medina Chancen und Perspektiven durch Veränderung und Neubeginn für das eigene Leben herausarbeiten sowie die Auswanderung in Ansätzen als Sinnbild für die Entfaltung der eigenen Spiritualität deuten | *Leitendes Motiv:* Die Hidschra des Propheten Einstiegslied: *Ṭalaʿa al-badru ʿalaynā*Bedeutung des Textes erarbeiten lassen und folgenden Begriffen zuordnen:- Hidschra/*hidjra* (Auswande-rung), 9:40, 73:10- Muhadschir/*muhādjir* (Aus-wanderer)- Ansar/*anṣār* (Helfer)Erarbeitung der Umstände, unter denen die Hidschra stattfand (Verfolgung der Muslime in Mekka, Begleitung des Propheten durch Abū Bakr, vorige Rückgabe geliehener Güter in Mekka)Datum der Hidschra 622 n. Chr. – später zum Beginn der islamischen Zeitrechnung ernanntWas bedeuten mehrere hundert km Fußmarsch unter den Umständen von Verfolgung?Zeitgenössische Aspekte von„Hidschra“- Kennt ihr Fälle, in denen Menschen aus ihrer Heimat aus- wandern mussten um zu über- leben? Was haben diese alles zurückgelassen? Wussten sie, was sie erwartet?- Für die Muslime erwies sich die in Trauer begonnene Aus-wanderung als Beginn einer religiösen und politischen Erfolgsgeschichte. Was kann man daraus lernen?- Hidschra allgemeiner: „etwas, das einem lieb ist, für Gott verlassen“ – Gibt es Fälle von Hidschra im eigenen Leben?- Wie kann man sich damit Gott annähern? | Karte Arabiens, auf der die die räumlichen Verhältnisse zwischen Mekka und Medina sichtbar werdenMusikstück „*Ṭalaʿa al-badru ʿalaynā*“ (z. B. Kinderchor)*Zur Vertiefung:*„Die Taten sind entsprechend ihren Absichten, und jedem Menschen (gebührt), was er beabsichtigt hat. Wer also seine Auswanderung um Allahs und seines Gesandten Willen unternahm, dessen Auswanderung war für Allah und dessen Gesandten, und werseine Auswanderung unternahm, um im Diesseits etwas zu erreichen oder um eine Frau zu heiraten, dessen Auswanderung war für das, dessentwegen er auswanderte.“ (al-Bukhārī, Muslim)Hidschra als Sinnbild für die Suche nach dem eigenen Weg und der eigenen SpiritualitätUmbenennung Yathribs zu *Madīnat an-Nabī/al-Madīna al-munawwara*Episoden vom Leben und Leid der ersten Muslime in Mekka, Trauer und Verlust durch den Tod von Abū Ṭālib, Khadidja, Hilfgesuche beim christlichen Herrscher Negus in Abbessinien (erste Hidschra) und in Ṭāʾif (vergeblich)Islamische und gregorianische Zeitrechnung, Umrechnung von (bedeutenden) Daten (auch Geburtstagen)*Zur Reflexion:*Vertreibungen zu/nach Kriegszeiten (2.WK, Naher Osten, Afrika) |
| 3.1.4 Muhammad als Gesandter (4), (5) |
| die Entstehung der muslimischen Gemeinschaft und das vertraglich geregelte Zusammenleben der unterschiedlichen Stämme und Religionen in Medina als erstes historisches Beispiel für ein Gemeinwesen von Muslimen und Nichtmuslimen erschließenKern- und Ausgangspunkte der islamischen Gemeinschaft (Umma) sowie in Grundzügen die Rolle, Funktion und Aufgaben des Propheten in der neuen Gemeinschaft erarbeiten, um islamische Prinzipien eines Gemeinwesens zu erfassen | *Leitendes Motiv:* Das Zusammenleben regelnProblemstellung: Wie können An-hänger verschiedener Religionen friedlich zusammenleben?Rollenspiel als Fortschreibung einer gegebenen alltagsnahen Konfliktgeschichte zwischen zwei Vertretern verschiedener Religionen.Anschließend: Sammeln von Regeln für das friedliche Zusammenleben anhand der Rollenspiele (evtl. ergänzen)Überleitung zu Lehrerimpuls über die wichtigsten Stämme in der Oasenstadt Yathrib:- Zwei große Stämme, die zum Islam konvertierten und den Propheten als Streitschlichter einluden (Aws & Khazradj)- drei jüdische Stämme, die mit diesen verbündet waren und Juden bliebenRegelung des Zusammenlebens durch Vereinbarungen in der „Urkunde von Medina“Vergleich der Urkunde von Medina mit den in der Klasse erarbeiteten Regeln*Zur Vertiefung:*- Vergleich der Auszüge aus der Urkunde von Medina mit Auszügen aus dem deutschen Grundgesetz- Diskussion der Unterschiede vor dem Hintergrund der jeweiligen historischen Kontexte- Aufzeigen der Grenzen der Vergleichbarkeit- Diskussion der politischen Hintergründe des Scheiterns des Friedensversuchs der Urkunde von Medina- Welche Rolle, Funktion und Aufgabe kam den Propheten Muhammad in der neuen Gemeinschaft zu?- Welche Unterschiede gibt es zu seiner Rolle, Funktion und Aufgabe in Mekka?- Inwieweit lässt sich seine Rolle, Funktion und Aufgabe mit der einer Regierung in der heutigen Zeit vergleichen?Problemstellung: Was sind die wichtigsten Regeln im Zusammenleben in der muslimischen Gemeinschaft?Die Regeln können anschließend vertieft sowohl anhand von Koranversen, als auch anhand von Hadithen erarbeitet werden.Möglichkeit: Lernstraße mit je einem Koranversgemeinsame Erarbeitung des Zitates, Veranschaulichung anhand einer Praxis des Propheten, Übertragung auf eine erlebte alltagsnahe Situation,Diskussion der Norm.Abschließende Beurteilung in Form einer individuellen Auflistung der Regeln nach ihrer Wichtigkeit - mit Begründung und Diskussion.*Zur Vertiefung:*- Gültigkeit dieser ethischen Verhaltensnormen auch gegenüber Nichtmuslimen- Warum spricht der Koran in diesem Zusammenhang aber manchmal nur von Muslimen? (Historischer Kontext: Festigung der neuen Gemeinschaft in einer feindlichen Umwelt) | *Hinweis:*Diese beiden Teilkompetenzen sollten in einer Doppelstunde erarbeitet werdenMit einer interreligiös geprägten Konfliktsituation einsteigen, z. B. Geschichte zweier Vertreter verschiedener Religionen, die Vorurteile gegenüber dem anderen haben; diese geraten in ein Streitgespräch darüber, wer Vorrechte besitzen darf; sie argumentieren beide damit, dass sie ihre Gruppe als vor Gott höherwertiger ansehen; im weiteren Handlungsverlauf tritt eine dritte Person hinzu, diedas zu schlichten versucht; die Schüler erhalten die Aufgabe diese Geschichte in Kleingruppen fortzuschreiben und ihr Ergebnis anschließend in Form eines Rollenspiels vorzuführenAus diesen Geschichten werden nun Regeln für das interreligiöse und -kulturelle Zusammenleben abgeleitetAuszüge aus der Urkunde von Medina, die das Zusammenleben von Muslime und Juden in Medina regeln*Didaktischer Hinweis:*Die nur geringe direkte Vergleichbarkeit der Umstände der Urkunde von Medina mit der Gegenwart zeigt sich auch in der Frage, warum der gestiftete Frieden nicht lange hielt. Alle Überlieferungen sprechen von einem Vertragsbruch durch die jüdischen Stämme in Form einer militärischen Kooperation mit Mekka gegen die Muslime. Die darauffolgenden Konflikte betrafen nie alle Juden und sind zudem widersprüchlich überliefert. In jedem Fall lassen sich diese Konflikte ausmachen als politischer und nicht theologischer Natur. Entscheidend ist hierbei, dass die in der Urkunde manifeste islamische Perspektive eines interreligiösen Friedenswunsches durch diese Konflikte weder aufgehoben, noch relativiert wurde.Kooperatives Brainstorming via Think-Pare-ShareFolgende Verse bieten sich zur Erarbeitung u. a. an:- 49:10 (Brüderlichkeit und Streitschlichtung)- 49:11 (Verbot der Verspottung)- 49:12 (Verbot des Nachspionierens und der üblen Nach- rede)- 9:71 (Männer und Frauen sind einander Gehilfen, halten zum Guten an, raten vom Schlechten ab)- 42:38 (gegenseitige Beratung als Prinzip)- 4:58 (anvertrautes Gut den Eigentümern aushändigen)- 4:13 (Ablehnung des Rassismus, Überlegenheit einzig durch Ehrfurcht gegenüber Gott, die sich im Handeln gegenüber Gott und den Menschen erweisen muss und über deren Wert vor Gott letztlich nur Gott selbst urteilen darf)- 30:22 (Verschiedenheit der Sprachen und Hautfarben als Zeichen (*āyāt*) Gottes) 17:53 (zu Menschen das schönste Wort sprechen)- 41:34-35 (Mit Vergebung reagieren statt mit Vergeltung) |
| 3.1.5 Gesellschaft und Geschichte (3) |
| den Begriff und den Gedanken der Umma erläutern und mit der heutigen Zeit in Beziehung setzen sowie mit Blick auf ihr eigenes Leben, der Muslime in Deutschland und der Welt sowie der Menschen insgesamt Herausforderungen an die Zukunft der Umma formulieren | *Leitendes Motiv:* Die Umma – eine weltweite GemeinschaftDie Umma:Problemstellung:- Welchen Gruppen von Menschen gehören die Schülerinnen und Schüler an?- Welchen Gruppen gehöre ich an?Aufzählung der verschiedenen Gruppenzugehörigkeiten der einzelnen SchülerWelche Bedeutung hat für dich die Zugehörigkeit zur Glaubensgemeinschaft der Muslime?Die Umma als weltweite Gemeinschaft der MuslimeBegriff und Grundgedanken der Umma, z. B. GemeinsinnEindrücke von der Pluralität der Kulturen, Ethnien, Nationen bei der Pilgerfahrt, Vielfalt in EinheitWas bedeutete die Umma für dieMuslime zu Zeiten des Propheten? (z. B. Gleichheit und Gleichbehandlung, Kampf gegen Unterdrückung, veranschaulicht anhand von Bilāl Ḥabashī)Welche Bedeutung kommt heute der Begriff und dem Gedanken der Umma zu?Problematisierung:Respektieren sich Muslime heute als Mitglieder einer die Nationen übergreifende Glaubensgemeinschaft? Wo treten Probleme auf? Wie könnte man diese lösen? (z. B. Vorurteile zwischen Muslimen unterschiedlicher Nationalität)Auswege finden:- z. B. Teilnahme an internationalen muslimischen Hilfsorganisationen- Unterstützung von Entwicklungsprojekten in muslimischen Ländern)- Zusammenhalt und -arbeit muslimischer Gruppierungen und Länder fördern, 3:103 (z. B. gemeinsame Aktivitäten, Partnerschaften zwischen Städten und Ländern) | z. B. Bild mit Kindern unterschiedlicher Herkunft, die aber einer Gruppe (z. B. Sportverein) angehören.Vielfachzugehörigkeiten zu verschiedensten Gruppenz. B. als Venn-Diagramm mit dem„Ich“ als Schnittmengezum Beispiel Urkunde von Medina, 3:102-104/110, 49:29„Die besten in meiner Umma sind diejenigen in meiner Epoche, dann diejenigen, die nach ihnen folgen, dann diejenigen, die nach ihnen folgen.“ (al-Bukhārī), „Für jeden Propheten gibt es ein bestimmtes Bittgebet, das von Allah erfüllt wurde. Ich aber will mein Bittgebet solange aufheben, bis ich dieses als Fürsprache für meine Umma im Jenseits spreche.“ (al-Bukhārī);Bilder von Pilgern unterschiedlicher Hautfarbe und aus unterschiedlichen Nationenevtl. Zitate von Menschen, die die Pilgerfahrt als Antithese zum Rassismus erlebten*Zur Vertiefung:*- Auch Tiere bilden Ummas, 6:38- Prophet wollte ursprünglich trotz Glaubensdifferenz eine Umma mit den Juden gründen (Urkunde von Medina). Nachdem dies scheiterte, wurde Umma zur „islamischen“ Gemeinschaft*Zur Reflexion:*Herausforderungen:- „Das Gleichnis der Gläubigen in ihrer gegenseitigen Freundschaft und Barmherzigkeit so-wie ihrem Mitgefühl füreinander ist wie der Körper eines Menschen: Wenn ein Glied leidet, so leidet der ganze Körper an Schlaflosigkeit und Fieber.“ (al-Bukhārī, Muslim)- Überlegenheitsansprüche: 3:110, „Der Islam begann als etwas Fremdes und es wird als etwas Fremdes zurückkehren. Frohe Botschaft für die Fremden!“ (Muslim)- Miteinander unterschiedlicher muslimischer Gruppierungen innerhalb einer Stadt |
| 3.1.5 Gesellschaft und Geschichte (5) |
| die Situation nach dem Tod des Propheten Muhammad für die Muslime wie Trauer und Ratlosigkeit, die Rolle und Bedeutung der ersten vier rechtgeleiteten Kalifen und die erste Aufspaltung der Gemeinschaft der Muslime in die beiden großen Ausrichtungen des Islam, Sunniten und Schiiten, aufzeigen und die Konsequenz der Aufspaltung für die Umma bis heute beschreiben | *Leitendes Motiv:* Gott lebt!Tod des Propheten: AbschiedspredigtGemeinsame Lektüre und Auslegung der Rede Abū Bakrs nach dem Tod des Propheten: „O ihr Menschen! Wenn jemand Muhammad anbetet, Muhammed ist tot! Wenn jemand Gott anbetet, Gott lebt und wird nie sterben!“ (Ibn Iṣḥāq) sowie 3:144Zu den vier rechtgeleiteten Kalifen jeweils erarbeiten:- eine wichtige Rolle im Leben des Propheten- eine wichtige Funktion in der Zeit nach dem ProphetenUmstände, die zur Entstehung der Schia führtenAusformungen des Islam heuteBegründung der Notwendigkeit innerislamischer Toleranz | Zu unterscheidende Etappen:- Prophetenzeit- Vier Kalifen- Dynastien*Hinweise:*- Die Schia kann hier aus zeitlichen Gründen nur in Grundzügen behandelt werden.- Wichtig ist es herauszuarbeiten, dass die Spaltung im Streit um die Nachfolge des Propheten begründet liegt, also primär politischer Natur ist.- Ebenfalls wichtig ist die Betonung, dass sich Sunniten und Schiiten in den meisten Fragen des Glaubens nicht unterscheiden |
| 3.1.5 Gesellschaft und Geschichte (6), (7) |
| die wichtigsten Stationen der Ausweitung des Islam auf der Arabischen Halbinsel, der frühen islamischen Dynastien in Arabien, Spanien und im Maghreb sowie die damit einhergehende Ausweitung islamischer Gebiete nach Osten und nach Westen in Grundzügen und reflektiert darstellen und mit der heutigen globalen Verbreitung des Islam vergleichen die Dynamik, Entwicklungs- und Anpassungsfähigkeit der Umma an immer wieder neue Situationen mit Blick auf die heutige muslimische Gemeinschaft beispielhaft diskutieren | *Leitendes Motiv:* Und wohin der Islam sich wendetGruppenarbeit zu islamischen Großreichen (z. B. Umayyaden, Abbasiden, Andalusien, Fatimiden, Osmanen) mit Plakaten und PräsentationMögliche Aspekte:- Begründer des Reiches- Anlass der Reichsgründung- Eckdaten- Nachwirkung auf Verbreitung des Islam heute- Nachwirkung in den Bereichen Kunst und Wissenschaft (exemplarisch) Sehr unterschiedliche Motive der Expansion:- Herrschaftsbereich vergrößern- eigenes Reich sichern- islamische Botschaft verbreiten- Machtinteressen von Herrschern- Reichtümer erobernEntfaltung islamischer Kulturräume:z. B. Persien, Osmanisches Reich, Andalusien, Maghreb, (süd-) asiatische GebieteDynamik und Entwicklungsfähigkeit des Islam bzw. der Umma:Umgang mit eroberten Kulturen:- Überwiegend Toleranz gegenüber den Eroberten und ihrer Religion- Interesse an deren Kulturen und Schriften- Übernahme und Weiterentwicklungen von vorgefundenen Wissenschaften und Kunstformen- Originelle Synthesen aus eigener Tradition und vorgefundener KulturAusweitung des Islam heute:- Welche muslimischen Länder gibt es heute? Welche Gebiete umfassen sie?- Wo leben die meisten Muslme?Ideale vs. Wirklichkeit:- Universelles Toleranzgebot des Islam vs. Interessengeleitete Politik der Unterdrückung- Islamisches Brüderlichkeits- gebot vs. Desinteresse am Schicksal muslimischer Flüchtlinge*Zur Vertiefung:*Muslimische Kriegsflüchtlinge in Geschichte und Gegenwart- Muslime in Mekka- Bosnier in den 1990er- Flüchtlingskrise seit 2015 | *Didaktischer Hinweis:*- Historische Kontexte müssen deutlich werden- Eroberungen des Propheten aus der Defensive heraus begründbar- Aber: Expansion der Großreiche als bloße Selbstverteidigung historisch unrealistisch- Betonung auch von Toleranz gegenüber anderen Glaubensgruppen in den eroberten Gebieten- Mischung sehr unterschiedlicher Motive- Übertragbarkeit auf heutige Zeit in der Regel nicht möglich- Heute: Völkerrecht, friedliche Einigungen- Koranische Kriegslehre unter- scheidet sich oft von der historischen PraxisBilder/FilmeWeltkarte, Bilder, Film (Ausschnitte)*Zur Reflexion:*- Woher kommen die Schüle- rinnen und Schüler, die aus einem anderen Herkunftsland als Deutschland kommen? Sind oder waren das muslimische Länder?- Welche Chancen bietet Deutschland für Muslime?*Zur Reflexion:*- Warum sind so viele Kriegs-flüchtlinge Muslime?- Was sind die Ursachen ihrer Flucht?- Wie gehen muslimische Länder mit Flüchtlingen aus anderen muslimischen Ländern um? |
| 3.1.4 Muhammad als Gesandter (6) |
| anhand von ausgewählten mekkanischen und medinensischen Suren Veränderungen des Gehalts der koranischen Offenbarungen aufzeigen, diese Veränderungen in Bezug zu den wichtigsten sozialen, religiösen und politischen Aspekten ihrer Zeit setzen und zeitlose Handlungsmotive ableiten | *Leitende Frage:* Was unterscheidet Mekka von Medina?Schwerpunktthemen und Stil mekkanischer und medinensischer Suren anhand einzelner Koranpassagen erarbeiten und vergleichen:- Mekkanische Suren: Die Verse sind kurz und in Reim form gehalten, typische Themen: Betrachtung von Gottes Schöpfungswerk, 55:1-16, 67:1-4; Ende der Welt und jüngstes Gericht, 99- Medinensische Suren: Längere Verse, Rückgang der Reimform, Typische Themen: Regelungen von Frau gen der neuen Gesellschaft in Medina, 49:10-11; Verteidigung der neuen Gesellschaft, 22:39-40Vernetzung der Unterschiede mit den geänderten sozialen und politischen Umständen in Medina | Historische Kontexte:- Herrschaft der Götzendiener in Mekka- Juden und Christen in Medina- Aufnahme durch zum Islam konvertierte Stämme erlaubt die Gründung politischer Gemeinschaft in Medina |
| 3.1.4 Muhammad als Gesandter (7) |
| unterschiedliche Konzepte der Friedenssicherung und –wahrung sowie die symbolische Bedeutung des Friedensgrußes darstellen und die Relevanz der diesen zugrundliegenden Haltungen für das heutige Zusammenleben erläutern | *Leitendes Motiv: As-salāmu ʿalaykum!*Vergleich des Friedensgrußes„*as-salām ʿalaykum*“ bei den Mus-limen mit „shalom aleichem“ bei den JudenFriedenssicherung und -wahrung:- friedliche Konfliktlösung durch Absprachen und Verträge- Regeln für das Zusammenleben – im Islam sowie in anderen Religionen und Ethiken- am Frieden arbeiten- Streit und Vergebung- füreinander einstehen und Verantwortung übernehmen- die gute Absicht und das rechte MaßBedeutung für das heutige Zusammenleben | *Zur Vertiefung:*6:54, 25:63- „*as-salāmu ʿalaykum (wa- raḥmatullāhi wa-barakātuhu), wa-ʿalaykum as-salām*“- Gruß der orientalischen Christen ebenfalls: „*as-salāmu ʿalaykum*“- „Zu grüßen ist Sunna, den Gruß zu erwidern ist Pflicht.“ (überliefert von ͑ Alī), „Asmāʾ bint Yazīd berichtet, dass der Gesandte Allahs einmal in die Moschee kam, während dort eine Gruppe von Frauen saß. Er grüßte sie, wobei er ein Zeichen mit der Hand gab.“ (at-Tirmidhī);Gruppenarbeit, Präsentationz. B. 5:1, Treuegelöbnisse von͑Aqaba, Urkunde von Medina, Ab- kommen von Hudaibiya, Eroberung Mekkas und Amnestie gegenüber den Quraisch 5:8-11, 5:28, Abschiedspredigt, Wahl Abū Bakrs und der folgenden rechtgeleiteten KalifenRegeln für den Umgang mit Anders- denkenden und Glaubenden, z. B.:- den anderen kennenlernen und so respektieren, wie er sich selbst sieht- sich in Neugier und Respekt begegnen, Gemeinsamkeiten kennen und benennen können- friedlich zusammenleben, Konflikte friedlich lösen- Unterschiede kennen und benennen können- Toleranz religiös begründen können- Jenseits des einzelnen Allah überlassenz. B. 4:1,93-94/114, 17:33, 2:178,8:61, 5:32/45, „Wer von euch etwas Verabscheuungswürdiges sieht, der soll es mit (der Tat) seiner Hand verändern, und wenn er das nicht vermag, dann mit den (Worten) seiner Zunge, und wenn er (auch) das nicht vermag, dann mit dem Wunsch seines Herzens, und das ist das wenigste am Glauben. (Muslim)z. B. 5:32; 7:153, 24:22, 41:34-35;42:37- 43, 3:134/159, 2:263, „Wernicht barmherzig ist, der findet auch kein Erbarmen.“ (al-Bukhārī)z. B. 42:38, 49:9-13, „Meine Barmherzigkeit überwiegt Meinen Zorn.“ (al-Bukhārī)z. B. 83:1–6, 55:7 ff, 2:143, 5:8,„Keiner von euch ist gläubig, so-lange er nicht für seinen Bruder wünscht, was er für sich selbst wünscht.“(al-Bukhārī) |

|  |
| --- |
| Koran und die Beziehung zu Gottca. 14 Std. |
| Die Schülerinnen und Schüler nehmen die Bedeutsamkeit der *basmala* sowie die Ästhetik der Sprachmelodie des Korans wahr, lernen kurze Suren zu rezitieren sowie in ihrer ungefähren Bedeutung zu verstehen und erfassen zentrale Aspekte der islamischen Botschaft und deren Bedeutung für die Muslime. Hierbei kommen die Schülerinnen und Schüler erstmals mit einfachen Ansätzen exegetischer Deutung des Korans in Berührung. Sie betrachten den formalen Aufbau des Korans und befassen sich mit seiner Funktion für ihr Leben und ihren Glauben sowie für die Muslime im Allgemeinen. Die Schülerinnen und Schüler erfahren darüber hinaus vom Gebrauch des Korans als Weg und Mittel der Meditation und Erinnerung an Gott (*dhikr*) und erleben und lernen von unterschiedliche Formen und Ausprägungen des Gottesgedenkens im Islam sowie auch in anderen Religionen. Auf diese Weise wird ihnen der Stellenwert von Spiritualität, die innere Dimension von Religion und die stete intensive Auseinandersetzung damit bewusst und sie erfassen, dass Meditation in Form des *dhikr* eine alte und tief verwurzelte Tradition im Islam ist, sich der Allgegenwärtigkeit Gottes bewusst zu werden. Durch den Blick auf Wege und Methoden anderer Religionen erscheint Meditation als transreligiöser und damit alle Menschen verbindender Aspekt von Religion und Spiritualität |
| Prozessbezogene Kompetenzen | Inhaltsbezogene Kompetenzen | Konkretisierung,Vorgehen im Unterricht | Ergänzende Hinweise, Arbeitsmittel, Organisation, Verweise |
| Die Schülerinnen und Schüler können |
| 2.1 Wahrnehmungs- und Darstellungskompetenz2. über praktische wie theoretische Grundlagen einer islamischen Lebenseinstellung in Vergangenheit und Gegenwart Auskunft geben3. religiöse Themen und Inhalte benennen, Inhalte zentraler Text- stellen aus Koran und Hadithen darlegen, Grundformen religiöser Sprache und Praxis und fachbezogene Begriffe bestimmen und theologisch einordnen2.2 Deutungskompetenz1.religiöse Motive und Elemente sowie religiöse Ausdrucksformen oder ästhetische, geistige und spirituelle Dimensionen von Religion erleben, deren Bedeutung erfassen und erläutern sowie reflektieren, die Sprache des Korans deuten, mediale und künstlerische Umsetzungen religiöser Motive in ihrer Eigenart identifizieren, auf die islamische Glaubensvorstellung hin überprüfen und einordnen3. aktuelle Fragestellungen und Herausforderungen erfassen und auf die Lehren des Korans und der Sunna beziehen2.4 Dialog- und Sozialkompetenz2:über den islamischen Glauben Auskunft geben, eigene Gedanken, Gefühle und Sichtweisen zum Ausdruck bringen und begründet einen eigenen Standpunkt vertreten, mit anderen Standpunkten vergleichen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede wahrnehmen, eigene sowie andere Sichtweisen kritisch reflektieren und eigene Positionen weiterentwickeln2.5 Gestaltungs- und Handlungskompetenz 2. mit ethisch-religiösen Denk- und Handlungsformen sinnvoll und sachgerecht umgehen, an diesenerprobend teilnehmen und ihre Erfahrungen reflektieren2.6 Methodenkompetenz1. unterschiedliche methodische Zugänge des Verstehens wie Reflektieren, Fragenstellen, Hinterfragen, Sich-Einfühlen, Zuhören, Erfahren, Erzählen in beispielhaften Kontexten entfalten und sachgerecht anwenden2. zwischen methodisch unterschiedlichen Zugängen zum Islam als Religion und Lebensweise unterscheiden und diesen Perspektivenwechsel kategorial zuordnen | 3.1.2 Koran und islamische Quellen (5) |
| über den Aufbau des Korans, den Unterschied zwischen mekkanischen und medinensischen Suren und die Bedeutung der basmala Auskunft geben, ausgewählte kurze Suren rezitieren (*ṣūrat al- fātiḥa, al-ikhlās, al-nās, al-falaq*) sowie den besonderen musikalisch-ästhetischen Charakter von Koranrezitationen wahrnehmen | *Leitendes Motiv:* *Bismillāhi r-raḥmāni r-raḥīm* - und was den Koran sonst noch prägtPersönliche Bedeutung der *basmala* für die Schülerinnen und Schüler und ihren GebrauchDie *basmala* auf Arabisch formulieren, ihre Übersetzung besprechen und das darin formulierte Gottesbild (der Allerbarmer und der Barmherzige) beschreibenAnlässe für das Sprechen der*basmala* im Alltag:- als Wunsch nach Geborgen-heit in Gott- zum Gelingen des Tages- vor dem Essen- vor jeder HandlungAusgewählte gängige Suren rezitieren oder hören und die (allgemeine) Wirkung der Rezitation beschreiben lassenWas ist das Besondere an einer kunstvollen arabischen Koranrezitation im Unterschied zur Lesung einer Übersetzung oder der Rezitation eines Gedichtes?Nach Möglichkeit Einüben einfacher Suren gemäß den RezitationsregelnAufbau des Korans und Geschichte, Eigenschaften der Einteilung des Korans in mekkanische und medinensische Suren und Verse:Verse und Suren, *ḥizb* und *djuzʾ*- unterschiedliche Offenbarungsorte- lange Suren meist zusammengesetzte Einheiten- mekkanische und medinensi- sche Suren | *Hinweis:*Für diese Teilkompetenz sind wegen des Einübens von Koransuren drei Doppelstunden vorgesehenSammeln der Ergebnissedie Begriffe *al-raḥmān, al-raḥīm**basmala* in arabischer Schrift und unterschiedlicher kalligraphischer Gestaltung betrachtengemeinsames PlakatWo findet man die *basmala* geschrieben? Wo kommt sie vor?Zur Reflexion:Die *basmala* als „Türöffner“.z. B. *ṣūrat al-fātiḥa, al-ikhlāṣ, al-nās, al-falaq*Hinweis auf *tadjwīd* (Rezitationsregeln des Korans)Erstellen eines eigenen Gebetsheftes mit z. B. *ṣūrat al-fātiḥa, al- ikhlāṣ, al-* *nās, al-falaq**Hinweis:*Rezitationsregeln müssen dabei nicht explizit erläutert und gelernt, sondern nur angewandt werden. Das Einüben von Suren sollte nicht ohne die Erarbeitung ihrer ungefähren Bedeutung geschehen. Hierfür sind in Kombination mit der untenstehenden Teilkompetenz 3.1.2. (3) drei Doppelstunden-vorgesehen.StationenlernenGenau Betrachtung der formalen Gestaltung des Korans und einzelner Suren wie z.B. Verszählung, Kennzeichnung von *ḥizb* und *djuzʾ*, Erkennungsmerkmale von Rezitationsregeln, *duʿāʾ khatim al-qurʾān**Didaktischer Hinweis*:Eine Lektüre vollständiger langer Suren ist für diese Teilkompetenz nicht zielführend, da dies zunächst eine umfassende inhaltliche Aufarbeitung vorrausetzen würde. Insofern eigenen sich hier eher einzelne Verse, die weitgehend selbsterklärend sind, und den Charakter der entsprechenden Offenbarungsphase wiederspiegeln.Weitere Merkmale des Aufbaus: die längste *sūrat al-baqara,* die kürzeste *sūrat al-kauthar, sūrat al-tauba* ohne *basmala, sūrat al-Yūsuf* als vollständige Geschichte*Zur Vertiefung:*Detaillierte Auflistung der Themen mekkanischer und medinensischer Suren*Zur Reflexion:*Spiegelt sich der unterschiedliche Charakter der mekkanischen und medinensischen Suren in der Wirkung der Rezitation? |
| 3.1.2 Koran und islamische Quellen (3) |
| die Bedeutung des Korans sowie die ungefähre Bedeutung beispielhafter kurzer Suren oder Verse des Korans herausarbeiten und in Bezug zum eigenen Glauben und Leben setzen | *Leitendes Motiv:* Koranverse haben eine Bedeutung!Die Schülerinnen und Schüler reflektieren ihren eigenen Glauben und geben Auskünfte über die Funktion/Rolle des Korans in ihrem GlaubenBedeutung und Funktion des Korans:2:2-4, 5:15- als Rechtleitung (*hudā*), 9:33- die Unterscheidung (*al- furqān*), 25:1- Barmherzigkeit (raḥma), 1, 6:54, 25:48Ungefähre Bedeutung ausgewählter Suren- *ṣūrat al-fātiḥa, al-ikhlāṣ, al- nās, al-falaq*- Formulierung von individuellen Interpretationen zu den ausgesuchten Suren und Versen- Konkrete Bedeutungen der Suren, Verse oder Worte anhand von unterschiedlichen Koranübersetzungen und kurzen einfachen Auslegungs-auszügen dazu- Reflexion/Abgleich von gegebener Bedeutung und individuelle Überlegungen der Schülerinnen und Schüler (z. B. ob sie die bearbeiteten Passagen des Korans auch so interpretiert hätten) | *Hinweis:*Für diese Teilkompetenz bedarf es zwei DoppelstundenKlassengesprächHier können entlang von individuellen Bezügen der Schülerinnen und Schülern zum Koran weitere Bedeutungen und Funktionen des Korans erarbeitet werden.Clustering, Mindmap*Hinweise:*Es sollte für die erste einfache exegetische und hermeneutische Herangehensweise nur eine kleine Auswahl an gängigen und besonders für das Gebet oder den Unterricht bedeutsame Suren oder Versen getroffen werden.Partner- oder Gruppenarbeit, Placemat, Präsentation*Zur Vertiefung:*z. B. 103, 105, 107, 112, 96, 97,94, 93, 55:1-34, 2:255 |
| 3.1.2 Koran und islamische Quellen (7), (8) |
| die Wichtigkeit und Rolle der Meditation (*dhikr*) anhand von Koran und islamischer Tradition begründen und zum eigenen Leben in Beziehung setzendie immerwährende intensive Auseinandersetzung der Muslime mit der inneren Dimension von Religion, das Verständnis von Religion (*al-dīn*) als Herzensangelegenheit und verschiedene Formen des *dhikr* erarbeiten sowie es als Ausdruck einer persönlichen Beziehung zu Gott oder als Werkzeug deuten, die stete Anwesenheit Gottes zu erfassen | *Leitendes Motiv: Dhikrullāh*Erinnerung Gottes/Gedenken an Gott:- Was bedeutet der Begriff *dhikr*?- Bedeutung individueller und privater Erfahrung mit Medita-tion (*dhikr*)- *dhikr* als Ausdruck einer persönlichen Beziehung zu Gott: An welchen Orten und wo beim Menschen findet dhikr statt?- Welche Arten von *dhikr* gibt es? Z. B. *tasbīḥāt* (rezitieren von *subḥān Allāh,* *alḥamdulillāh* und *Allāhu ak- bar*) nach dem Gebet, der stil- le *dhikr* im Einzelnen sowie in der Gemeinschaft, das gemeinschaftliche laute *dhikr*- Verständnis von *dhikr* als eine Art Werkzeug sich der göttlichen Anwesenheit bewusst zu werden- Bedeutung und Gebrauch der GebetsketteSchülerinnen und Schüler beschreiben ihr Verhältnis zu Gott und zu ihrem Glauben und berichten von ihren „Gotteserfahrungen“.Wo ist Gott für mich zu finden? Wo erkenne ich Gott?Wann und wo fühle ich mich Gott nahe?Gemeinsames Ausprobieren von *dhikr* und Beobachtung der eigenen EmpfindungRegeln und Grenzen des *dhikr*Gottesgedenken in anderen Religionen- das gemeinsame Singen in der Kirche- die Gebetsschnüre in Judentum | *Allgemeiner Hinweis:*An dieser Stelle ist es sinnvoll, Legitimität und Bedeutung von musikalisch untermaltem *dhikr* im Islam oder auch allgemein Musik im Islam zu thematisieren.33:41, 13:28, 29:45, 7:205, 5:91,63:9, 62:10Mögliche Aktivitäten:- *dhikr* (z. B. als Gesang) hören oder vorführen- Film über die Derwische von Konya- falls vor Ort möglich: Besuch eines Sufi-Ordens oder einer *dhikr* Veranstaltung- Texte, Film oder Bilder von *dhikr* Veranstaltungen- gegebenenfalls Vergleich mit der Meditation in anderen ReligionenBezug zu den großen Sufis herstellen:- beispielhafte Geschichten oder Aussprüche/Weisheiten von herausragenden Sufi- Hinweise auf große Sufis und ihre Traditionen (z. B. Ḥasan al-Baṣrī (642-728), Bayāzīd Bistāmī (803–875), Djūnaid (gest. 910) aus Bagdad; al- Ghazālī (gest. 1111), Ibn al-͑ Arābī (1165–1240); Djalāl al- dīn Rūmī (gest. 1273))PlakateDer Begriff „Gotteserfahrungen“ sollte mit den Schülerinnen und Schülern besprochen werden. Es geht hier nicht darum, Gott von Angesicht zu Angesicht zu begegnen.Einzelarbeit/PartnerarbeitGesänge, KlängeMögliche Schulaktivität: gemeinsames Meditieren zu konkret gegebenen Anlässen Persönlicher Austausch mit Vertretern anderer Religionen |

|  |
| --- |
| In der Begegnung mit Anderenca. 8 Std. |
| Die Schülerinnen und Schüler begegnen in ihrem Lebensumfeld stets Menschen mit einer anderen oder auch keiner Religionszugehörigkeit. Für ein friedliches und respektvolles Zusammenleben in unserer Gesellschaft ist es darum elementar, dass die Schülerinnen und Schüler befähigt werden, mit der Pluralität von Glaube und Weltanschauung in unserer Gesellschaft umzugehen. Sie unterscheiden im Unterricht die Vielfalt und einzelnen Standpunkte von Religionen und Weltanschauungen, setzen sich mit zentralen Ausdrucksformen der christlichen und jüdischen Glaubenslehre und Lebensgestaltung auseinander, beziehen diese in ihren muslimischen Glaubens-und Erfahrungshorizont ein und entfalten so Verständnis für ihre christlichen, jüdischen und religiös oder weltanschaulich anders ausgerichteten Mitmenschen. Auf diese Weise entwickeln sie individuelle Urteilskraft. Darüber hinaus erlernen sie ihren eigenen religiösen und spirituellen Standpunkt zu finden und ihn begründet zum Ausdruck zu bringen, damit Dialogfähigkeit sich in der Begegnung mit Anderen entwickeln kann. Der Besuch christlicher Einrichtungen macht sie darüber hinaus mit den besonders durch das Christentum geprägten gesellschaftlichen Räumen vertraut. Durch weitere gemeinsame Aktivitäten mit andersreligiös oder nichtreligiös geprägten Mitschülern üben sie Formen des friedvollen, toleranten und offenen Miteinanders im Klassenzimmer und Schulalltag ein und entwickeln so Achtung und Respekt gegenüber jedem Menschen. |
| Prozessbezogene Kompetenzen | Inhaltsbezogene Kompetenzen | Konkretisierung,Vorgehen im Unterricht | Ergänzende Hinweise, Arbeitsmittel, Organisation, Verweise |
| Die Schülerinnen und Schüler können |
| 2.1 Wahrnehmungs- und Darstellungskompetenz1. in ihrem Lebensumfeld zwischen islamischen, anders religiösen und nichtreligiösen Phänomenen unterscheiden, sie darstellen und in Beziehung zu ihrem eigenen Leben setzen sowie eigene und andere Interessen und Sichtweisen herausarbeiten und charakterisieren2.4 Dialog- und Sozialkompetenz1. sich in Offenheit und Respekt mit Ideen, Meinungen und Lebensweisen anderer auseinandersetzen, anderen Menschen mit Wertschätzung, Achtsamkeit und Sensibilität begegnen, sich in Gedanken, Gefühle, Sicht- und Verhaltensweisen anderer hineinversetzen und deren Erfahrungen in Bezug zum eigenen Standpunkt bringen2. über den islamischen Glauben Auskunft geben, eigene Gedanken, Gefühle und Sichtweisen zum Ausdruck bringen und begründet einen eigenen Standpunkt vertreten, mit anderen Standpunkten vergleichen, Gemeinsamkeiten und Unterschiede wahrnehmen, eigene sowie andere Sichtweisen kritisch reflektieren und eigene Positionen weiterentwickeln3. mit anderen verantwortungsbewusst umgehen sowie Konflikte respektvoll, friedlich und konstruktiv austragen2.5 Gestaltungs- und Handlungskompetenz2. mit ethisch-religiösen Denk- und Handlungsformen sinnvoll und sachgerecht umgehen, an diesen erprobend teilnehmen und ihre Erfahrungen reflektieren3. anders religiöse und nichtreligiöse Ausdrucksformen aufzeigen, mitislamisch geprägten vergleichen, im Alltag mit der Vielfalt umgehen und religiös relevante Ausdrucksformen und Standpunkte ästhetisch, künstlerisch, medial sowie adressatenbezogen zum Einsatz bringen3. Besonderheiten islamischer Feste zur Gestaltung des Schullebens einbringen, interreligiöse Begegnungsmöglichkeiten schaffen, gemeinsame Vorhaben entwickeln und durchführen2.6 Methodenkompetenz*:* 1.unterschiedliche methodische Zugänge des Verstehens wie Reflektieren, Fragenstellen, Hinterfragen, Sich-Einfühlen, Zuhören, Erfahren, Erzählen in beispielhaften Kontexten entfalten und sachgerecht anwenden | 3.1.6 Religionen und Weltanschauungen (3) |
| über zentrale Ausdrucksformen des christlichen und jüdischen Glaubens sowie christlicher und jüdischer Lebensweisen Auskunft geben, exemplarisch in ihren Ausformungen und Bedeutungen beschreiben und mit Erfahrungen im muslimisch geprägten Lebensumfeld vergleichen | *Leitendes Motiv:* Religiöse Feste der AnderenWelche Rituale, Symbole oder Feste der anderen Religion(en) kennen die Schülerinnen und Schüler?Haben sie schon selbst solche miterlebt? (z. B. Schülergottes- dienst)Rituale und Symbole bei den Juden wie z. B. Beschneidung bei den Juden, Sabbat, Gebetsutensilien (Schal, Kippa, Gebetsriemen), Davidstern, Menora, Klagemauer, Reinheitsgesetzen, geschächtetes Fleisch, Sabbatruhe und -mahl,Gebets- und Andachtsformen (Glaubensbekenntnis Sch´ma Jisrael (Dtn 6:4-5)), Hebräisch als Sprache des RitusGeistliche: Rabbiner/RabbinerinRituale und Symbole bei den Christen wie z. B. Sakramente (Taufe, Abendmahl/Eucharistie, Sterbesakrament), Kreuz, ewiges Licht, Rosenkranz, Fisch, PilgerfahrtenGeistliche: Pfarrer/Priester bzw. Priesterin, Bischof bzw. Bischöfin,z. B. in der katholischen Kirche PapstFeste im Judentum:- Jom Kippur (Tag der Buße und Vergebung; Versöhnungs- und Fastentag)- Chanukka (Lichterfest)- Simchat Thora (Thorafreuden- fest)- Sukkot (Laubhüttenfest, Erin-nerung an die Wanderschaft durch die Wüste – man dankt Gott für die Ernte und dass man ein Zuhause hat)- Pessach/Passah (Wallfahrts- fest in Erinnerung an den Auszug aus Ägypten)- Rosch ha-Sannah (Neujahr- fest)Feste im Christentum:- Buß- und Bettag- Advent und Weihnachten- Erntedankfest- Karfreitag/OsternWann fallen die unterschiedlichen Feste zusammen?*Zur Vertiefung:*Umgang unterschiedlicher Kulturen mit den Festen der anderen Religion | BrainstormingGruppenarbeit mit ausgesuchten Texten und Bildern, PräsentationMögliche Arbeitsaufträge:- Ursprung und Bedeutung einzelner Rituale und Feste- Gibt es Parallelen zwischen Juden- bzw. Christentum und Islam im Ritus und der religiösen Lebensweise?- Vergleich von Festen im Jahresverlauf aus religionsimmanenter Sicht: z. B. Ramadan mit Fasten Judentum (z. B. Esther-Fasten, Gedalja- Fasten, sieben Tage vor Pessach) und christlicher Fastenzeit- Parallelen zu anderen Religonslehren, z. B. Fasten der buddhistischen Mönche: Khao Phansa (Beginn der Regenzeit, dreimonatige Regenzeit-klausur) Ende der Fastenzeit mit dem Fest, „Ok Phansa“ (Ende der Regenzeit)- Unterschiede zum Heilfasten (z. B. Entschlackung, Entgiftung)- Feste im Hinduismus: Holi („holika“ – Verbrennung des Bösen, Feuer wird siebenmal umlaufen), Divali (Fest der Lichter, Neujahrsfest), Shiva- ratri (Heilige Nacht)Möglicher Arbeitsauftrag: Gemeinsamer Kalender der jeweiligen Feste im Juden- und Christentum und im Islam (evtl. fürs Klassenzimmer)Falls möglich: Erfahrungsberichte von Kindern nichtdeutscher Herkunft im Umgang mit anders ausgerichteten Mitmenschen (z. B. Besuche/ Einladung der Nachbarn und andersreligiöser Verwandter in den Herkunftsländern) |
| 3.1.6 Religionen und Weltanschauungen (7), (8) |
| eine eigene religiöse Position einnehmen, diese begründen und erfassen, dass sie oder ihre Gegenüber nicht mit allen Dimensionen der jeweils anderen Religion oder Weltanschauung tiefergehend übereinstimmen müssen, aber sich dennoch gegenseitig respektieren könneneinfache Formen des respektvollen, toleranten und offenen Miteinanders mit Angehörigen anderer Religionen und Weltanschauungen einüben | *Leitende Frage:* Respekt und Toleranz – eine Frage der Religion?Respekt und Toleranz einüben im Miteinander und im Dialog imSchulalltag, 29:46, 2:148:- Bedeutung von Respekt und Toleranz- Interreligiöses und -kulturelles Fest im Klassenzimmer feiern- wechselseitige Anerkennung fördern- Gemeinsam (religiöse) Feste feiern- Miteinander leben und den anderen verstehen lernen: z. B. Thema Fasten z. B. Thema Gebet z. B. einen eigenen Standpunkt formulieren und Standpunkte  anderer kennenlernenEigene religiöse Position einnehmen:- Positionierung in Worte fassen- mögliche Gemeinsamkeiten und Unterschiede zum Gesprächspartner bedenken- Respekt gegenüber sich selbst und dem Anderen wahrer- Sachlicher Umgang mit Fragen und Kritik von Anderen- Einfache bzw. hilfreiche Gesprächs- und Argumentations-strukturenErkundung einer Kirche oder eineranderen christlichen Einrichtung (z. B. Altenheim, Kindergarten)Vergleich von Kirche und MoscheeGespräche/Dialoge mit Vertretern der christlichen EinrichtungChancen und Grenzen im Dialog aufzeigen | *Hinweis:*Diese beiden Teilkompetenzen können in einer Doppelstunde erarbeitet werden. Gemeinsam Feste feiern oder die Erkundung einer christlichen Einrichtung gilt als außerunterrichtliche Veranstaltung.Mögliche Impulse: allgemeine oder auf Religion bezogene Fälle von Mobbing, Diskriminierungoder unhöflichem Verhalten zur Beurteilung durch die Schülerinnen und Schüler vorlegen, szenisches Darstellen, nachgestellte DialogeAusdrucksweisen von Respekt und Toleranz:Begrüßung, Einhaltung von (Höflichkeits-) Regeln, Wahrung und Achtung der anderen Person, der Rechte des Andere, Einhaltung von Grenzen, keine Diskriminierung/Mobbing – auch nicht aus Spaß, Akzeptanz des Anderen besonders auch in seiner AndersartigkeitMögliche Organisation:Fahnen, Gegenstände, internationale Speisenz. B. Muslime fasten im Ramadan, Fasten der Christen zwischen Aschermittwoch und Ostersonntag, Adventszeitz. B. Gottesdienste, SchulfesteFragen an den Anderen in anders religiösen und -kulturellen Gruppen aufstellen, auf Karten sammeln, Präsentationen:- Mögliche Aspekte: Wie wird in den Familien gefastet? Wer fastet? Ab welchem Alter wird gefastet? Wie wird gefastet? Warum wird gefastet?- Mögliche Aspekte: Wie beten Muslime? Wieso beten Muslime auf dem Bo den? Wie beten die Christen/Juden? Beten die Muslime auf Arabisch oder in ihrer (Muttter-) Sprache?- durch z. B. Satzanfänge vervollständigen/Fragen beantworten wie: „Wenn ich das Wort „Gebet“ höre, dann denke ich an …“, „Erhört Gott unsere Gebete? Begründe!“ „Kennst du ein Bittgebet? Schreibe auf …“Dies kann sowohl individuell sowie in der Gruppe geübt werden.Mögliche Arbeitsaufträge:- Kindliche Deutung von Symbolen und Merkmalen- Wahrnehmung der Gotteshäuser aus Schülersicht- Recherche zu Elementen und Aspekten von Kirche oder an- derer christlicher Einrichtungen- Gemeinsamkeiten und Unter- schiede*Hinweis:*Der Besuch einer Synagoge ist erst in der Klassestufe 7/8 vorgesehenEntwicklung der religiösen Sprachfähigkeitz. B. fehlende Erfahrung, Kenntnis und Identifikation, unterschiedliche Denksysteme |
| 3.1.6 Religionen und Weltanschauungen (5), (6) |
| in Grundzügen die Entstehungs-geschichte der Bibel darstellen, ihre Bedeutung, ihren Gebrauch und ihre Interpretation als heilige Schrift erklären und mit dem koranischen Verständnis von vorislamischen Offenbarungen in Beziehung setzen (*indjīl, tawrā, zabūr*)das Leben und die Bedeutung Mose im Judentum erfassen und mit Berichten im Koran vergleichen, die heiligen Schriften und Quellen der jüdischen Religion benennen sowie ihre Bedeutung, Ausformung und ihren Gebrauch aufzeigen  | *Leitendes Motiv:* Heilige SchriftenMöglicher Impuls: Textauszug aus anderer Religion in Ursprungssprache vorlesen/rezitieren oder Medien nutzenBegriff *ahl al-kitāb* (z. B. „Leute der Schrift“, „Leute des Buches“):- *kitāb* = Buch/Schrift im Sinne göttlicher Offenbarungsschrift- Wer sind die Schriftbesitzer?- Welche Schriften zählen da- zu?- Anerkennung und Bedeutung der Schriftbesitzer im Islam und das koranische Verstä nis von vorislamischen Offen barungen (*indjīl, tawrā, zabūr*)Religionen und ihre heiligen Schriften (auch die, die nicht zu *ahl al-kitāb* gezählt werden)Vergleich des Stellenwertes der heiligen Schriften in der Religion des AnderenHeilige Schiften in Juden- und Christentum:Entstehung und Aufbau der Bibel:- Sammlung (Bibliothek) von Berichten, Erzählungen, Evangelien, Briefen u.a. unterschiedlicher Entstehungszeit- Ursprache des Alten Testaments: Hebräisch/Aramäisch, Neues Testament: Griechisch/ später Latein- Übersetzung der Bibel (z.B. durch Martin Luther)- ApokryphenDie heiligen Schriften des Judentums:- Tenach/hebräische Bibel- Tora (schriftliche Tora, Hauptteil des Tenach, in Übersetzung als fünf Bücher Mose im AT)- Talmud (mündliche Tora, be- stehend aus Mischna, dem bedeutendsten, offenbart an Moses und Gemara, die ge- sammelten Überlieferungen der Rabbiner)- Halacha (jüdisches Gesetz)Bedeutung und Gebrauch der heiligen Schriften im Judentum:- Bedeutung- Ausformung: Schriftrolle in der Synagoge, Buchform, fünf Bü-cher Moses im AT- Gebrauch: Thorarolle, -zeiger, -MantelUnterschiede und Gemeinsamkeiten herausarbeiten z.B. Gottes- und Menschenbild*Zur Vertiefung:*Vergleich von *sūrat al-fātiḥa* mit dem „Vater unser“Leben und Bedeutung Moses im Judentum, z. B.:- direkter Empfänger mündlicher und schriftlicher Offenbarung Gottes insbesondere des Namen Gottes (JHWH)- Befreier des israelitischen Volkes aus der Sklaverei und Führer auf seiner Wanderung ins verheißene Land- Prophet und Heilsfigur, Ver-mittler der Worte Gotte, des Gesetzes und des ewigen Bundes mit Gott- Identitätsstifter: neben Abraham und Jakob sowie dem König David eine der wichtigsten Figuren für das religiöse und nationale Selbstverständnis im JudentumKoranische Aussagen zu Mūsā:- der im Koran am häufigsten genannte Prophet, 7:144, 4:164- Gemeinsamkeiten und Unter- schiede (z. B. Streit mit Pharao und Auszug aus Ägypten, Mūsā und Khidr 18:64-66) | *Didaktische Hinweise:*Quelle, Übersetzung und Deutungerst nach dem Vortrag bekanntgeben.Die Wirkung auf die Schülerinnen und Schüler erfassen.Könnte eine solche Passage auch im Koran stehen?z. B. 3:3-4/64/113-115, 5:48Beispielexemplare/Auszüge/Bilder von z. B. der Bibel, der Tora, Tenach, Talmud, Mischna, Halacha, buddhistische Vedenz. B. 5:15, 5:48, 29:46Umfrage/Quiz zum Vorwissen über Inhalte und Aufbau der heiligen SchriftenZeitleiste, Auszüge, Bilder z.B. von mittelalterlichen Bibelexemplaren*Hinweise:*- der koranische Begriff *indjīl*  steht für die Offenbarung Jesu und nicht für die Bibel als Schriftsammlung- Ausgangspunkt der historisch- kritischen Methode der christ-lichen Bibelexegese und –hermeneutik- Zeit der Reformation und Kirchenspaltung ansprechen (z.B. Luther, Zwingli)Mögliche Aktivitäten- Interreligiöse Projekttage: „Heilige Schriften der Christen und Muslime – Bibel und Ko- ran unter die Lupe nehmen“ Umgang mit der jeweiligen heiligen Schrift- Interview mit einem Pfarrer, Rabbiner oder Imam Referen- ten einladen- Themenorientierter Ringtausch (d.h. Religionslehrer unterrichten in den anderen Religionsklassen)/kooperativer Religionsunterricht) z. B. an Weihnachten, im Ramadan Gottesbezeichnungen- Judentum: JHWH- Islam: Allah- Christentum: Gott Textarbeit*Zur Reflexion:*Die *sūrat al-fātiḥa* ist wie das tägliche Brot. (Redewendung)Möglicher Arbeitsauftrag: islamische Gebete in Analogie zu Passagen des „Vater unsers“Gruppenarbeit mit Präsentation/ StationenarbeitText- und Bildmaterial |

|  |
| --- |
| Auf dem Weg in Gemeinschaftca. 6 Stunden |
| Diese Einheit steht am Ende des Schuljahres, an dem die Schülerinnen und Schüler das Thema Gemeinschaft reflektieren und sowohl den Kreis zum Bereich „In der Begegnung mit anderen“ als auch zum Einstieg in Klasse 5 „Auf dem Weg in Gemeinschaft“ schließen. Sie begreifen sich einerseits als einzigartig und individuell geschaffen und erleben sich andererseits als zunehmend gleichberechtigten Teil stetig wachsender und wandelnder Gemeinschaften. Die persönliche Entwicklung aber auch die Verantwortungsbereitschaft in religiösen und sozialen Bereichen oder Projekten fördert den gesellschaftlichen Zusammenhalt aller Religionen und Kulturen. Die letzten Unterrichtsstunden vertiefen hierbei bereits behandelte Themen und bringen das Schuljahr zu einem runden Abschluss. |
| Prozessbezogene Kompetenzen | Inhaltsbezogene Kompetenzen | Konkretisierung,Vorgehen im Unterricht | Ergänzende Hinweise, Arbeitsmittel, Organisation, Verweise |
| Die Schülerinnen und Schüler können |
| 2.4 Dialog- und Sozialkompetenz1. sich in Offenheit und Respekt mit Ideen, Meinungen und Lebensweisen anderer auseinandersetzen, anderen Menschen mit Wertschätzung, Achtsamkeit und Sensibilität begegnen, sich in Gedanken, Gefühle, Sicht- und Verhaltensweisen anderer hinein- versetzen und deren Erfahrungen in Bezug zum eigenen Standpunkt bringen3. mit anderen verantwortungsbewusst umgehen sowie Konflikte respektvoll, friedlich und konstruktiv austragen2.5 Gestaltungs- und Handlungskompetenz*:*2. mit ethisch-religiösen Denk- und Handlungsformen sinnvoll undsachgerecht umgehen, an diesen erprobend teilnehmen und ihre Erfahrungen reflektieren3. anders religiöse und nichtreligiöse Ausdrucksformen aufzeigen, mit islamisch geprägten vergleichen, im Alltag mit der Vielfalt umgehen und religiös relevante Ausdrucksformen und Standpunkte ästhetisch, künstlerisch, medial sowie adressatenbezogen zum Einsatz bringen5. Besonderheiten islamischer Feste zur Gestaltung des Schullebens einbringen, interreligiöse Begegnungsmöglichkeiten schaffen, gemeinsame Vorhaben entwickeln und durchführen | 3.1.3 Gott und Seine Schöpfung (6) |
| aufzeigen, dass jeder Mensch als Geschöpf Gottes geliebt werden sollte und Respekt den würdigen Umgang der Menschen miteinander prägt und daraus die religiöse Verpflichtung zu ethisch-moralischem Verhalten als Grundlage für ein soziales Miteinander ableiten | *Leitendes Motiv:* Ich und die Anderen – die Anderen und ichWie sehe ich mich? Wie sehen andere mich?Persönliche Sinnfindung und Identität als biographische AufgabeWas ist der Mensch überhaupt? Mensch als soziales WesenMenschsein aus religiöser und nichtreligiöser Sichtz. B. Deutungsmuster aus der Antike, Ausdruck von Grundaspekten des Menschseins und seiner Ambivalenz (z. B. Liebe und Aggressivität, freier Wille und Determination, Glück, Gelingen und Schuld)Der Sinn meines Lebens? Solidarität zeigen – Unterstützung gebenDie Würde des Menschen ist unantastbarSoziales Miteinander im KlassenzimmerGemeinsam Feste feiern (z. B. Schulfest)„Gemeinsam sind wir stark!“Gemeinschaftsbegriff vom „Ich“ zum „Wir“Schulische HilfsprojekteHilf/- Unterstützungsaktionen | Clustering zum Thema „Ich“ bzw.„Der Mensch“, meine Umgebung und ich,Sich für das allgemein anerkannte Gute einsetzen:„Wer von euch etwas Übles sieht, soll es mit eigener Hand ändern, und wenn er dies nicht vermag, so soll er es mit seiner Zunge verändern, und wenn er dies nicht kann, dann mit seinem Herzen, und dies ist die schwächste Form des Glaubens.“ (Muslim)„Wer nicht barmherzig ist, der findet auch kein Erbarmen.“(al- Bukhārī), „Wir lieben das Geschöpf um des Schöpfers willen.“ (Yunus Emre)z. B. Teamwork, ErlebnispädagogikPlanung und TeilhabeGemeinschaftsgedanke im Islam z.B. 3:103; 23:52Teilhabe, Aufbau |
| 3.1.5 Gesellschaft und Geschichte (8) |
| die Moschee als Gebets- und Begegnungsstätte der Muslime entdecken, Arbeitsfelder ausgewählter muslimischer Einrichtungen und Hilfsorganisationen erfassen, anhand dessen ein Bewusstsein für Pluralität innerhalb der Glaubensgemeinschaft sowie einen respektvollen und toleranten Umgang damit entfalten, eigene Mitwirkungsmöglichkeiten diskutieren und sich selbst als einen Teil der Umma entdecken | *Leitendes Motiv:* Miteinander - respektvoll und tolerant!Muslimische Hilfsorganisationen:z. B. Islamic Relief, Muslim Aid, HaseneChristliche Hilfsorganisationen:z. B. Caritas, Brot für die Welt, Diakonie (evangelisch), Misserio (katholisch)Interreligiöse Einrichtungen: Grüne HelmeVerantwortung übernehmen Ehrenamtliche Tätigkeiten Helfen/ Unterstützen ohne GegenleistungPluralität in der Glaubensgemeinschaft, 49:13:- Vielfalt der Moscheegemein- den/-vereine- Vielfalt in der Ausformung/ Ausrichtung des Islam- Vielfalt der kulturellen EinflüsseVielfalt der islamischen Re-gionen und Länder-Vielfalt durch die Persönlichkeit einen jeden einzelnen Menschen | Projekt „Meine Umgebung und ich“Muslime in gemeinnützigen Vereinen (z. B. Tierschutzvereine, Einsatz für die Umwelt)Interviews führen Interviews mit Vereinsvorständen, Mitgliedern, ehrenamtlichen Mitarbeitern |
| 3.1.6 Religionen und Weltanschauungen (8) |
| einfache Formen des respektvollen, toleranten und offenen Miteinanders mit Angehörigen anderer Religionen und Weltanschauungen einüben | *Leitendes Motiv:* Wir sind nicht alleine auf dieser Welt!sich gegenseitig Kennen und miteinander leben:Ähnliches und Differentes erkennen und anerkennenKomparatives Lernen durch Vergleichen, Entgegensetzen und ParallelisierenEigene Rolle finden – Teil der Schul-, Klassengemeinschaft und Religionsgemeinschaft seingemeinschaftliches Engagement und ästhetisches Lernen in Kulträumen/Sakralräumen durch besuchen, erkunden, wahrnehmen, erleben und erschließenBlick über den Tellerrand hinausEinander im Guten unterstützen, Keinen Schaden zulassen und keinen verursachen, 67:2*Zur Reflexion:*Rückblick auf die Erfahrung mit dem islamischen Religionsunterricht z. B.:- Was nehme ich mit aus dem Unterricht?- Was hat mich am meisten beeindruckt?- Was war mir am wichtigsten? | Notwendigkeit des interreligiösen und -kulturellen Lernensan Differenzen arbeiten, sich persönlich damit auseinandersetzen und neue Einsichten aneignenPatenschaften/Amt/Funktion in der Schule übernehmen,Rolle des Streitschlichters, 49:10Vorurteile abbauen, andere annehmen, PerspektivenwechselGegenseitiges und respektvolles Annehmen unter dem Motto„Wir entdecken Gemeinsamkeiten“, „Man sieht nur mit dem Herzen gut“ (Antoine de Saint- Exupéry) |